

وَدَعُوتُهُ فِي مُوَاجَهَةِ الْفَسَادِ وَالشُّذُوذِ الْجِنْسِيّ











241

978-625-6250-22-2

لوط (عليه السلام) ودعوته في مواجهة الفساد والشذوذ الجنسي د. على محمد محمد الصلابي

ر رجب صونگو ل

AsaletAjans

ajans@asaletyayinlari.com.tr

الثانية - نوفمبر 2024 م/ جمادي الأول 1446 هـ

İmak Ofset Basım Yay. Tic. ve San. Ltd. Şti.

Sertifika No: 71320

Akçaburgaz Mah. 137. Sk.

No: 12 Esenyurt/İSTANBUL

دار الأصالة للنشر والتوزيع وخدمات الترجمة والطباعة

Asalet Eğitim Danışmanlık

Yayın Hizmetleri İç ve Dış Ticaret

Sertifika No: 40687

Balabanağa Mh. Büyük Reşit Paşa Cd. Yümni İş Merkezi No: 16B/16 Vezneciler

Fatih/İSTANBUL-TÜRKİYE

Tel: +90 212 511 85 47

www.asaletyayinlari.com.tr asalet@asaletyayinlari.com.tr رقم الإصدار الترقيم الدولي

اسم الكتاب

اسم المؤلف رئيس التحرير

الاخراج الفني

الطبعة

دار النشر



كما أن إصداراتنا متاحة على منصّتي



#### Copyright ©2024

دار الأصالة للنشر والتوزيع وخدمات الترجمة والطباعة – إسطنبول –  $^{\odot}$  تركيا 2024 جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للمؤلف



# وَدَعُوتُهُ فِي مُوَاجَهَةِ الفَسَادِ وَالشُّذُوذِ الجِنْسِيّ وَعُوتُهُ فِي مُوَاجَهَةِ الفَسَادِ وَالشُّذُوذِ الجِنْسِيّ وَعِقَابُ اللّٰهِ للظّالِمِين

تايك د.عليُ مُحَمَّد الصَّلابيُ







#### الإهداء

إلى حملة رسالة الحق والدعوة إلى توحيد الله وإفراد العبودية له

إلى أصحاب العقول النيرة من أبناء الإنسانية

إلى أصحاب الفطر السليمة والقلوب النقية

إلى الرافضين لواقع الانحلال الأخلاقي والروحي والاجتماعي السائد في عصرنا

#### أهدي هذا الكتاب

سائلاً المولى تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَن يُعيننا على طاعته وبذل الجهود لنصرة دينه وتبليغ رسالته وإصلاح المجتمعات والأفراد.

قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيّ الْأُمِّيّ اللَّهُ مَكِدُونَهُ وَ مَكْتُوبًا عِندَهُمُ فِي اللَّهُورَكِةِ وَ الْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الظّيّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ النِّي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالنَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَنَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَبَعُواْ النُّورَ الّذِينَ أَنْزِلَ مَعَهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وقوله تعالى: ﴿وَلۡتَكُن مِّنكُمْ أُمُّةُ يُدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعۡرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرَ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

#### صدق الله العظيم





#### مقدمة المؤلف

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضلَّ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمَّدًا عبده ورسوله، اللهم لكَ الحمدُ حتى ترضَى، والحمدُ لله بعدَ الرِّضا.

#### أمّا بعد:

إنّ هذا الكتاب الّذي يحمل اسم "لوط عَلَيْوالسَّلَامُ ودعوته في مواجهة الفساد والشذوذ الجنسي وعقاب الله للظالمين"، هو ضمن مشروع سلسلة الأنبياء والمرسلين، والّتي صدر منها حتى اللحظة:

- موسوعة "نشأة الحضارة الإنسانية الأولى وقادتها العظام: آدم، ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد (عليهم أفضل الصّلاة والسّلام)".
  - "النبّي الوزير يوسف الصّديق من الابتلاء إلى التّمكين".
  - "الأنبياء الملوك داوود وسليمان عَلَيْهِمَاالسَّلام، وهيكل سليمان المزعوم".

إنَّ قصّة لوط عَلَيْ السَّلامُ قصة أصيلة في القرآن الكريم، لا وجود لها في التوراة، أو في الكتابات الغربية، من ناحية الدقة والصواب، والبُعد عن التّحريف والتّزييف والأباطيل.



فالقرآن الكريم، وما ثبت عن حديث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ، حفظ لنا هذه القصة لكي تستفيد الإنسانية من تاريخها المليء بالدروس والعِبر، والعِظات، والسُّنن، والابتلاءات.

وقد حرصت على ترتيب هذا الكتاب على شكل مباحث، وقد جاء في ستة مباحث، وهي على النحو الآتي:

المبحث الأول: يتحدّث عن لوط عَينوالسّكم؛ اسمه، ونسبه، ومولده، وعصره، وبيّنت فيه كم مرّة ذُكر اسم لوط في القرآن الكريم، ومعنى الاسم عند أهل اللّغة، والفرق بين اسم لوط واللواط. وبيّنت نسبه عَينوالسّكم، ومولده، وعصره، والحياة الدينية، والاجتماعية، والسياسية، وطقوس الزّواج، وروابط الأسرة، وإقامة الأعياد، والاهتمامات العلمية والسياسية في ذلك الزمن. وفي هذا المبحث، تناولت تفاصيل هجرته مع عمّه إبراهيم عَليُوالسّكم.

المبحث الثاني: تحدّثت فيه عن لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في موكب الأنبياء والمرسلين عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وعن مفهوم النبي والرّسول في الاصطلاح، والنبوة والرّسالة وحقيقتها، والحِكمة من بعثِ الرُّسل؛ في حاجة الخلق إليهم، ودعوة الناس إلى عبادة الله، وإقامة الحجة على البشر بإرسال الرّسل. والأنبياء هم الطريق لمعرفة حقيقة العبودية لله، والعقائد الغيبية، وحاجة الخلق للقدوات الحسنة، وإصلاح النفوس وتزكيتها، وتحقيق غايات عظمى، ووظائف كبرى.

وتكلّمت في هذا المبحث، عن خصائص الأنبياء والمرسلين، كاصطفائهم بالوحي، وعصمتهم، وكونهم تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم، وتخييرهم عند الموت، ودفنهم حيث يموتون، وأنّ الأرض لا تأكل أجسادهم. إلخ. وبأنّ دين الأنبياء والمرسلين (عليهم الصّلاة والسّلام) واحد، ودعوتهم واحدة،

•

وأنّ الإيمان بالأنبياء والمرسلين أحدُ أركان الإيمان الستة، وأنّ الإسلام دين الأنبياء جميعاً، وبيَّنت بأوّل عقيدة في الأرض هي عقيدة التوحيد، ودعوة الأنبياء والمرسلين واحدة خالصة، ووضّحت ما قام به لوط عَينوالسَّكمُ من دعوته لتوحيد الله، وإفراده بالعبادة، ونهيه عن المنكر ومحاربة الشّرك.

المبحث الثالث: ذكرت قصة لوط عَيْءِالسَّكُمُ في سورة هو دوالحجر والعنكبوت والذّاريات. وذكرت تفسير الآيات القرآنية متوكلاً على الله، ثمّ على آراء وفهم علماء التّفسير المتقدّمين والمتأخّرين رَحَهُمُاللَّهُ، وفقَ منهج وسرد علماء التّفسير في التّفسير الموضوعي، مع الاستفادة ممّا تحدّثتْ عنه الآيات الكريمات في فقه السّنن الإلهيّة، وقضايا التّوحيد والعقائد والأخلاق والقيم والمبادئ، وسِرت على هذا المنهج في كلّ الآيات التي تحدّثتْ عن لوط عَيْءِالسَّكُمُ في القرآن الكريم.

المبحث الرّابع: ذكرتُ قصة لوط عَلَهِ السّكمُ كما جاءت في سورة الأعراف، والأنبياء، والشُّعراء، والنمل، والصّافّات، والقمر، والتحريم، وبيّنت حديث القرآن عن الإشارات التي ذُكرت للاعتبار والاتّعاظ، وربط قصّة قومه بالسّنن الجارية في المجتمعات الّتي انحرفت عن شرع الله عَنَّهِ وَلَى وصراطه المستقيم، كما جاء ذلك في سورة التّوبة، والحج، والفرقان، وص، وق، والنّجم، والحاقة.

المبحث الخامس: ذكرتُ فيه أسباب هلاك قوم لوط عَلَيْهِ السَّلامُ، وأسباب نجاته، وجاء ذكر أسباب هلاك قومه كالآتى:

- ١ الشّرك.
- ٧- الظّلم.
- ٣- الإجرام.



- ٤ تكذيب لوط.
  - ٥ الفسق.
  - ٦- الإفساد.
- ٧- إيذاء لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.
- ٨- كفرهم بنعم الله عليهم.
- ٩- المجاهرة بالذُّنوب والخطايا والفواحش.
  - ١ سنّة الاستبدال.
  - ١١ سنّة الأجل الجماعي.
    - ١٢ سنة الهلاك.
    - ١٣ سنّة الخسران.
  - ١٤ الغفلة عن أسباب الهلاك.

وأمّا أهم أسباب نجاة قوم لوط عَلَيْوالسَّلَامُ، فقد ذكرتُ منها: إيمانهم بالله عَرَّفِكَ، وتقواهم، وطاعتهم، وتحقيق توحيد الله، وإفراده بالعبادة، ومحاربة الشّرك بأنواعه، والسّير على شرع الله وهدايته سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، والالتجاء إليه بالدّعاء: ﴿رَبِّ بَغَنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩].

- وفي هذا المبحث، ذكرت أهم صفات لوط عَلَيْهِ السَّكَامُ، وهي:
  - ١ المؤمن المهاجر في سبيل الله.
    - ٧ رسول أمين.

٣- الإخلاص.

٤ - طهارته.

٥ - توكله على الله.

٦-کرمه.

٧- الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر.

 $\Lambda$  - العلم والحكمة.

المبحث السادس: وهو المبحث الأخير، تكلّمتُ فيه عن الشّذوذ الجنسي في الوقت الراهن، وعن أسبابه وعِلاجه، وعن فكرة الزّواج المثلى، والقوانين الشّيطانية في هذا الزواج، وعن تعريف الزّواج المثلي في الاصطلاح، والألفاظ ذات الصّلة به؛ كاللواط، والسّحاق، والشّذوذ الجنسي، والمثلية الجنسيّة، وتاريخ الزُّواج المثلى، وموقف الشّريعة الإسلاميّة منه، ومقاصد الزّواج في الشّريعة الإسلاميّة؛ كمقصد التناسل، وطلب الولد، والمحافظة على الأنساب، والسكن، النّفسي، والتّودد، والتّعارف بين النّاس، وتقوية آصرة المودّة والمحبّة بينهم. كما بيّنت عقوبة اللّواط والسّحاق في الشّريعة الإسلاميّة، والأضرار المترتّبة على حياة النَّاس من هذه الفواحش؛ كالأضرار الدينيَّة، والخلقيَّة، والاجتماعيَّة، والاقتصاديّة، والنفسيّة، والصحيّة. وأشرتُ إلى أسباب الوقوع في الفواحش والشَّذوذ الجنسي؛ كضعف الإيمان، والتَّقصير في تربية الأبناء، والرَّفقة السيّئة، والخلطة الفاسدة، وتعاطى المخدّرات، والتّبرج، والاختلاط، وتعسير الزّواج، وإطلاق النَّظر في الحرام، وصحبة المردان والنَّظر إليهم، والعشق، والشَّيطان، ووسائل الإعلام، والمكر اليهوديّ والصّليبي.



كما أنّني تناولتُ سُبل الوقاية والعلاج من فاحشة قوم لوط، وذكرت أهمّ الأمور وأعظمها؛ كمعرفة الخالق العظيم، والإيمان به، والإيمان باليوم الآخر، وتزكية الأرواح بأنواع العبادات، والتّربية على مكارم الأخلاق؛ كالصّبر، والإخلاص، والتّوبة النّصوح، وأهميّة الزّواج، وغضّ البصر، والعناية بتربية الأبناء، والدّعاء، والأمر بالمعروف، والنّهي عن المنكر، وسلطة الدّولة، وتفعيل المؤسّسات التّعليمية، والمراكز الصّيفية، والمؤسّسات الأمنيّة، وتفعيل دور شرطة الآداب، وكذلك المؤسّسة القضائيّة، ووسائل الإعلام، والدّعوة لتكاثف الدّول الإسلاميّة مع الشّعوب، والدّول الرّافضة لطمس الفطرة الإنسانيّة والقوانين المشرعنة للشّذوذ الجنسي، أو إلغاء تجريم المثليّة لمناقضتها الصريحة لتعاليم الإسلام والفطرة الإنسانيّة. وهذا العمل يفتح مجالاً واسعاً لتفعيل سنّة التّدافع بين الثّقافات والحضارات والخير والشر، والفطرة السّليمة والمنحرفة، والقرب من الله وشرعه، والابتعاد عن غضبه وسخطه.

إنّ تكاتف أفراد الأسرة والمجتمع، وحكومات الدول والمؤسسات الإنسانية، كفيل بنشر الوعي، والكشف عن خطورة هذه الفاحشة التي يعمل إبليس وأتباعه على ترويجها بين الناس.

انتهيتُ من هذا الكتاب يومَ الجمعة بعد صلاتها، في تمام السّاعة الثّانية والنّصف، بمدينة الدّوحة العامرة (حفظها الله بحفظه، وسائر بلاد المسلمين)، وذلك في تاريخ: ١٧ محرم ١٤٤٥هـ/ ٤ أغسطس ٢٠٢٣م.

والحمد لله على فضله ومنه، ونسأله سُبْحَانَهُوَتَعَاكَ أَن يتقبّل هذا العمل قبولاً حسناً، وأن يبارك فيه، وينفع به الإنسانية، وأن يكرمنا برفقة النبيين والصديقين والشّهداء والصّالحين، ومع إخوتي الّذين ساعدوني في إتمام هذا الكتاب.

وأخيراً لا يسعني في هذا الكتاب إلّا أن أقف بقلب خاشع منيب أمام خالقي العظيم وإلهي الكريم، معترفاً بفضله وكرمه وجوده، متبرّئاً من حولي وقوتي، ملتجئاً إليه في كلّ حركاتي وسكناتي وحياتي ومماتي.

فالله العزيز الحكيم، الخلّاق العليم، الرّؤوف الرّحيم هو المتفضّل، وربّي الكريم وإلهي العظيم هو الموفّق، فلو تخلّى عنّي ووكّلني إلى عقلي ونفسي؛ لتبلّد منّي العقل، وغابت الذّاكرة، ويبست الأصابع، وجفّت العواطف، وتحجّرت المشاعر، وعجز القلم عن البيان.

اللَّهم يا مقلَّب القلوب ثبَّت قلبي على دينك وعلى طاعتك.

اللَّهم إنِّي أعوذ بك من سوء الأخلاق والأعمال والأهواء وطريق الغواية.

اللهم بصّرني بما يرضيك واشرح صدري، وجنّبني اللهم مالا يرضيك، واصرفه عن قلبي وتفكيري.

وأسألك يا الله بأسمائك الحسنى وصفاتك العلا، أن تُثيبني وإخواني الذين أعانوني على إتمام هذا الجهد.

اللهم اجعل هذا العمل لوجهك خالصاً، ولعبادك نافعاً، واطرح فيه البركة والقبول والنّفع العميم، ربّ اغفر لي ولوالدي وللمؤمنين والمؤمنات.

نرجو من كل من يطّلع على هذا الكتاب، ألّا ينسى العبد الفقر إلى عفو ربه ومغفرته ورحمته ورضاه من دعائه، قال الله تعالى:

﴿رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَالِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَىلهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصّلِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩].



والحمد لله ربّ العالمين.

الفقير إلى عفو ربّه ومغفرته ورحمته ورضوانه علي محمّد محمّد الصَّلَّابي 188 محرم/ 188 هـ. 11 أغسطس/ 188 م.







#### تقديم الكتاب

## بقلم أ.د. علي محيي الدين القره داغي

رئيس الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، وآله وصحبه ومن تبع هداه إلى يوم الدين، وبعد؛

فإن القرآن الكريم هو سجل شامل لجميع مظاهر الصلاح والاصلاح، وللنماذج الرائدة في تحقيق الخيرات، والرائعة في تحقيق الحضارات، وديوان كامل لقصص الفُساد، والطغاة، والعدوان وعواقبها الوخيمة، وآثارها المدمرة على الحضارة والبشرية، فهو حقاً تبيان لكل شيء، وشفاء ونور وهداية.

وأن منهج القرآن معجز حقاً حيث يعالج بعض القضايا من خلال الأوامر والنواهي المباشرة، وقد يعالج بعضاً آخر من خلال القصص التى تستفاد منها الأحكام والسنن، والعبر والعظات. وإذا كان الموضوع مهماً أو في غاية الأهمية يجمع بين الأسلوبين، أسلوب الأوامر والنواهي المباشرة، وأسلوب القصص الدالة على هلاك من ارتكب تلك المنهيات، ونجاة من التزم بأوامر الله تعالى وابتعد عن تلك المهلكات، وهذا ما نراه في قصة لوط عَلَيُ السَّكمُ، حيث إن الموضوع يتعلق بالأسرة والفطرة السليمة، وبقاء النوع الانساني، ولذلك أولى



له القرآن الكريم العناية القصوى، حيث لا تجد موضوعاً في عالم المعاملات مثل موضوع الأسرة، فصل فيه القرآن الكريم، وبين جميع الجوانب المتعلقة به سلباً وإيجاباً، نهياً وأمراً..

ومن جانب أخر فإن كلمات القرآن حيّة متحركة، وقصصه تتجدد وتتحرك مع مرور الزمان فكأنها نزلت لعصرنا، وكأن القصة قصة معاصرة مشاهدة لنا اليوم، ولو لم نر في عصرنا الحاضر دفاع العالم الغربي عن الشذوذ الجنسي، وتقنين القوانين الصارمة لحمايته، وعدم النيل منه، وتجريم من ينتقده ربما كان إدراكنا لقوله تعالى ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوا ءَالَ لُوطٍ مِن قَرْيَتِكُم أَنَاسٌ يَتَطَهّرُونَ ﴾ [النمل: ٥٦]، كان غير مستوعب بالصورة المطلوبة، كما أنه كان يمكن أن يتبادر إلى الذهن: سبحان الله! هل تصل الإنسانية إلى هذا المستوى من الانحطاط الأخلاقي، وانهيار القيم، أن يكون الالتزام بالطهر والعفاف عيباً، بل جريمة يستحق فاعلها العقوبة بالإخراج والنفي، وسلب الحقوق الطبيعية عنه؟!!!

ولكن ما نشاهده اليوم من تقنين الشذوذ الجنسي وتجريم كل ما يمسه من قريب أو بعيد، وإقرار قانون حماية زواج المثليين في أمريكا، وبريطانيا ومعظم الدول الأوروبية تجاوز الحدود، كما أنها أقرت قوانين أخرى بأن منع الشذوذ الجنسى من التمييز الجنسى الممنوع الخ...

ولذلك فإن القرآن الكريم هيأ الأجواء والنفوس لمعالجة هذه الأفكار الشاذة، وكيفية محاربتها، بجميع الوسائل المتاحة.

إن سيرة هؤلاء الأنبياء جميعاً قدوة للمسلمين وعظة وعبرة يستفيدون منها في مسيرتهم، ويأخذون منها العبر والعظات، ويطبقون في حياتهم الحكم والهداية



التي امتاز بها هؤ لاء الأنبياء فقال تعالى: ﴿ أُوْلَنَ إِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْكَالَةِ فَقَالُ تعالى: ﴿ أُوْلَنَ إِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فمثلاً فإن في قصة قوم لوط عَينوالسّام بياناً لمخاطر الانحراف عن الفطرة، حيث يترك أصحابه معاشرة النساء، ويعاشرون الرجال، فيصادمون به الحياة الطبيعية، ويكوِّنُون البيئة المريضة، والبيئة الخبيثة التي لا تكون صالحة لإنبات بذور الحياة من جديد، وإنمائها، فتقوض الحياة الإنسانية، وتفكك خلاياها، وتجلب لها الضنك والضيق، وغضب الله تعالى، فهي حقاً انتكاسة خطيرة عن الطبيعة البشرية تستحق أشد العقوبات.

ولكن للحق نقول فإن عمل قوم لوط – مع بشاعته ومخالفته للفطرة – كان من جانب الرجال فيما بينهم فقط، ولم يكن عاماً للإناث فيما بينهن، كما هو الواقع اليوم في الحضارة الغربية، حيث عم الشذوذ النساء أيضاً، فتختار المرأة امرأة أخرى لتكون معها في العشرة، بل تجيز القوانين الغربية زواج المرأة من المرأة، مثلما تجيز زواج الرجل من الرجل، وبذلك أصبح الشذوذ اليوم أشد خطراً مما كان عليه قوم لوط.

وإن قصة لوط تدل على أن الزواج الشرعي الطبيعي وتيسيره، والتشجيع عليه هو الحل لمشكلة الشذوذ، وأن الزواج هو التوجه النفسي السوي الذي يحقق الطهر والعفاف، كما أن قصة قوم لوط تدل بوضوح على أن هلاك الأقوام الذين يسيرون عكس الفطرة، ويجعلون الحق باطلاً، والطبيعة مقلوبة، سينالهم الهلاك السريع، وأن ذلك من سنن الله تعالى القاضية.



ولذلك شدّد الإسلام في مخاطر هذه الجريمة وسماها بالخبائث، وفي عقوبتها الدنيوية والأخروية، ووضع لها وسائل لمنعها داخل المجتمع، بدءاً بالتربية الإيمانية داخل البيوت، والتربية المدرسية، والتزكية القوية، والردود على الأفكار الغربية المتظاهرة بالحرية ردوداً علمية و فطرية، وردوداً طبية، واقتصادية.

وبالاضافة إلى ذلك فإن للقوانين والتشريعات التي تجرم هذه الفاحشة، وتضع لها عقوبات رادعة، دوراً كبيراً في تطهير المجتمع، وحمايته.

الكتاب جاء في وقته: فقد قرأت الكتاب، واستفدت منه، واستمتعت بقراءته، حيث لم يكن مجرد سرد للقصة - على الرغم من أهميتها- وإنما كان تفسيراً دقيقاً لجميع الآيات التي تناولت هذه القصة في أربع عشرة سورة، فأفاض في تفسير كلماتها بدقة، ومقاصدها، والدروس المستفادة منها، وهذه الإفاضة في حد ذاته فائدة كبرى، كما أنه ربط بين قصة لوط، وما يقع اليوم من الشذوذ الجنسي، وبين الآثار السلبية الخطيرة على المجتمعات الإسلامية، بل الإنسانية، وأكد على أن مفسدي الأرض اليوم يتجهون إلى إشاعة الشذوذ الجنسي الشامل للجنسين بجميع الوسائل المتاحة، بما فيها الإغراءات الاقتصادية والسياسية لكل دولة تتبنى الشذوذ الجنسي، حتى جعلوا ذلك معياراً للقرب أو البعد، وللدعم أو عدمه، كما أنهم يحاربون الأقلية المسلمة في الغرب من خلال نشر الشذوذ وتقنينه، وتجريم كل من يقف ضده، ووضعه ضمن البرامج والمناهج، بل التشجيع عليه، وأن من يقف ضد ذلك فسيكون مصيره الطرد، أو سحب أولاده منه، وتركهم مع الشاذين ليصبحوا مثلهم - كما حدث في بعض البلاد مثل السويد مع الأسف الشديد.



بل إن معظم القوى العظمى لا تكتفي بما تفعله داخل بلادها، وإنما تحاول فرض قوانين تجيز الشذوذ الجنسي، والـزواج المثلي، وقد بدأ ذلك من خلال وثيقة بكين عام ١٩٩٥م، التي تمخضت عن مؤتمر كبير باسم المؤتمر العالمي للمرأة.

وقد خلص الكتاب إلى أهمية العناية القصوى بتربية الأولاد، وبالمناهج والمدارس لصناعة الجيل المؤمن القوي المتخلق بأخلاق الرسول صَّالِللَّهُ عَيْنُوسَلَّم وبالصبر والعزيمة، والطهر والعفاف ومكارم الأخلاق، ومنع الرذائل والمخدرات، والشبهات والشهوات، وانتهى الباحث بجملة من التوصيات المهمة والنافعة.

فإذا كانت أمتنا اليوم تتصدى للصهاينة ومن معهم في فلسطين، وبخاصة في غزة، فإن من أهم أسباب نجاحنا هو النجاح في بناء الجيل القادر على المواجهة، وهذا لن يتحقق إلا بالتربية الإيمانية والأخلاقية القوية والقويمة؛ بجانب الإعداد العسكري والمادي، فإن شرط الانتصار هو بناء جيل ﴿عِبَادًا لَّنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ [الإسراء: ٥].

إن العالم اليوم أمام أكبر تَحدّ يصطدم مع الفطرة السليمة ويتعارض مع بقاء الجنس البشري، ويتناقض مع القيم السامية ومكارم الأخلاق، وهو فرض الشذوذ الجنسي وتقديسه، وتقنينه، ومع الأسف الشديد فإن معظم المؤسسات الكنسية في العالم الغربي تقف مع هذه الموجة الخطرة بالتأييد، بل بعقد الزواج المثلى في بعض الكنائس...

وأمام هذه المخاطر المتعلقة بالحياة الإنسانية لم يبق إلا الإسلام ليبين للناس أجمعين مخاطر هذه الفعلة الخبيثة، وأضرار هذه الفاحشة المدمرة، من خلال



التوعية والإعلام الموجه، والمؤتمرات والندوات العلمية لبيان مخاطر هذا التوجه على مستقبل الإنسانية.

وفي الختام أقول بكل ثقة: إن فضيلة أخي الحبيب المفسر المدقق، والمؤرخ المحقق: الدكتور علي محمد الصلابي، الأمين العام للاتحاد العالمي لعلماء المسلمين قد أطال النفس في هذه القصة من كل جوانبها، فأفاض، وأفاد، وعلينا الاستفادة منها، فجزاه الله تعالى خيراً، ونفع به الإسلام والمسلمين، آمين يا رب العالمين.

كتبه الفقير إلى ربه أ.د علي محيي الدين القره داغي الدوحة، ٢٠ شوال ١٤٤٥هـ/ ١٥ أبريل ٢٠٢٤م







#### مقدمة الكتاب

#### أ.د. فضل مراد

الأمين العام المساعد للاتحاد العالمي لعلماء المسلمين أستاذ الفقه والقضايا المعاصرة بجامعة قطر مؤسس مشروع فقه العصر

#### 

الحمد لله والصلاة والسلام على الرسول الكريم وبعد؛

قرأت كتاب نبي الله لوط عَلَيْهِ السَّالَمُ لمؤرخ الإسلام في هذا العصر الشيخ الدكتور علي محمد الصلابي الأمين العام للاتحاد العالمي لعلماء المسلمين.

ولا شك أن الكتاب هو إضافة نوعية للمكتبة التاريخية الإسلامية والإنسانية عمومًا، وللتفسير الموضوعي وأهل العلم والتخصص خصوصًا.

إن يراع الشيخ علي الصلابي ملأتُ المكتبة الإسلامية بتجديد معاصر في هذا الباب، وإننا بحاجة لمثل هذه المشاريع العلمية التي تشكل المدماك البنائي في مشروع الإحياء الحضاري لديننا الإسلامي.

التاريخ مدرسة لا شك في ذلك، لكنه يجب أن يكون صادقاً حقيقياً، وهنا يأتي هذا المؤلف لأنه مستمد من كتاب الله وسنة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَن أُوتَق كتب التفسير.



ولقد سطر الشيخ علي موسوعات تاريخية حضارية ستسهم في نهضة الأمة وثقافتها ودينها، وهو يفاجئنا بالجديد والتجديد في مشروعه التاريخي الكبير الذي هو مشروع إحياء كما قلنا وهو مشروع بناء وقيم.

ولقد هيأه الله لهذا المشروع، وأنعم الله عليه بمثل هذه المهمة، وها هو الآن أميناً عاماً للاتحاد، نسأل الله أن يعينه على هذه المهمة، وإضافة لمهمة استكمال المشروع الذي أثمر وأينع. وكنت اقترحت عليه أن تكون الخطوة القادمة لهذه الموسوعات تقريبها وتزويدها بالخرائط والصور التاريخية والتشجير المعرفي ليسهل على جيلنا الناشئ معرفة حضارتهم، وتاريخ دينهم، وتاريخ الأنبياء العظام، أو الحضارة الإنسانية من خلال القرآن والسنة.

كما لا أنسى للشيخ علي تنويهه بمشروعي التجديدي فقه العصر والتعريف به، وبيان ما له من أهمية بالغة في عصرنا وما له من أثر تجديدي معاصر، فنسأل الله أن يجزيه الخيرات العظيمة.

وفي موضوع سيدنا لوط الذي هو موضوع الكتاب أقول إنه يعالج معضلة من معضلات العصر، أبيّنها فيما يلي:

#### من أنت؟

هذا سؤال الهوية التي يجيب عنها كل فرد حسب بطاقته الشخصية؛ وهي ما تسمى بالهوية الوطنية. إن الهوية مبنية على عمودين: المجتمع والدين، ومن المجتمع الثقافات والعادات واللغة، ومن الدين التوحيد والتصور العقائدي عن الحياة والخلق، والقيم التأسيسية، والتقويمية.

ومعنى التأسيسية: التي انفرد الشرع بتأسيسها ابتداء؛ كالزكاة من الغني للفقير، أو بإلغائها لانحرافها الكلي كالربا؛ لأنه ظلم محض وأكل الأموال وقطع الأرحام وقتل النفس.



والتقويمية التي كان دور الشرع فيها متمثلًا في تقويمها وتهذيبها من القيم المجتمعية، والهوية المجتمعية والشعوبية لا تكفي لصناعة حضارة إصلاحية في الأرض، بل قد تؤسس لصراع بين الحضارات والأمم والشعوب على مستوى الدول الكبرى قديمًا وحديثًا، وعلى مستوى القبائل كما كانت العرب قبل الإسلام، فلم تفدهم الهوية القبلية ولا اللسانية ولا العادات والثقافات، بل أسست هذه لصراع دموي طويل، وبالهوية الشعوبية العرقية، قال اليهود: أنا خير منك، وقالوا: ليس علينا في الأميين سبيل.

ويقصدون بالأميين العرب؛ لغلبة الأمية عليهم، أي: لا حرج فيما عملنا في العرب وأموالهم ودمائهم وأعراضهم، ولذلك كان أهم عنصر للهوية هو الدين الضابط لهذا كله، صنَعَ الأخلاق والقيم، وأوجب العدل والإحسان، وحرم الظلم والبغي والعدوان. وقد جمع الله ركنا الهوية في آية فقال: ﴿إِنَّا خَلَقُنَّكُم مِن فَرَر وَأَنْقَ ﴾ [الحجرات: ١٣].

أمريكا مثلًا والاتحاد الأوربي هويتها الدولة والفردانية...وليس هناك هوية اجتماعية مبنية على القيم، وليست هناك هوية دينية تضبط وتقوم، وجعْلُ الدولة والفردانية هوية؛ مع تجريد المجتمع من سلطانه؛ والأسرة من قوانينها التربوية؛ يعرض الأمة للتفكك والفناء في أي عارض يهدد الدولة، ويضعفها، لذلك حينما يغيب القانون على بقعة هناك لا تجد سوى القتل والمخدرات والجريمة.

إن جائحة كورنا هزت الدول الأوربية وأمريكا، ورأينا كيف صارت الهوية الفردية هي الحاكمة، واقتحمت المتاجر والأسواق، وصدقوني لو حصل ثورات كالربيع العربي هناك لتحولت تلك البقعة إلى خراب ويباب.



إن الدولة فقط هناك هي التي تمثل الهوية، لا دين لهم ولا مجتمع، ولا قيم، لهذا اختاروا العلمانية للدولة، وإن كانت واقعا لا تقبل أن يرأس مسلم دولة هناك، أو حتى منصباً هاماً، وإذا ضعفت الدولة هناك كان البدل هو الجريمة.

وانظر في عالمنا الإسلامي على ضعفه، تجد هناك هوية مجتمعية متماسكة، وعادات وثقافات، وهناك دين في قلب كل إنسان، حصلت ثورات الربيع، وسقطت دول، ولم نشهد عدواناً مماثلاً لذلك في أمريكا وأوروبا، ولذلك فالمجتمع والدين هما ركنا الهوية، والصراع المختلق بين العادات المجتمعية والدين عند بعض الكتاب الفيسبوكيين، وغيرهم هو من معاول إضعاف ركني البناء والهوية المجتمع والدين.

وكانت التجربة العلمانية في العالم الإسلامي لا تتناسب أبداً؛ لأن سببها هو انعدام الهوية أصلا بركنيها، أو الدين، فاستبدال الدين بالعلمانية مشاغبة فارغة سطحية غير مدروسة العواقب، العلمانية لا علاقة لها بفقر أو غنى أو تطوير؛ لأن هذه عوامل نهضة تقوم على أدوات سببية متاحة لأي أمة، ولكنها نظام يجمع الأشتات – الذين لا هوية لهم – في هوية الدولة، وحينما تكون هوية الشعب هي هوية الدولة يكون على شفا هاوية، لأن الدول لا بقاء لها، ولكن المجتمع والدين هوية باقية مهما سقطت الدول، وتعاقبت بقيت الشعوب على قيمها ودينها. إن الحداثة تحاول اليوم إيجاد مصادر جديدة للهوية، كالعولمة لتذويب المجتمعية والشعوبية والدين، وحاولت أن توجد مجتمعات جديدة بهوية جنسية، ولا يمكن للجنس أن يشكل هوية أو يحدث حراكاً شعبياً أو حضارة.

إن الجنس لحظات حيوانية لنقل الجين البشري، ولولا أنه ربط بشهوات عارمة طبيعية لما أقدم شخص على هذا التعب والعنت، ولكنها وضعت بحكمة



إلهية ليجبر الإنسان على ذلك، وحتى لا يتحول عن مقصده إلى فوضى تعود على استئصال الجنس البشري، وجعله الإسلام عقداً مقدساً يقوم على الأسرة بين ذكر وأنثى، ويستجيب لداعي الفطرة الداخلي المكنوز فيه.

ولو ترك فوضى لقضى كل شخص مأربه مع من يشاء، مع التخفف من تبعات الأسرة، ومسئوليات الأولاد.

وهذا الأخير هو ما يؤدي إلى انقراض البشرية لو كان وهو بعينه ما يمارسه الغرب حتى قل النسل، وسميت القارة العجوز، ولهذا كانت الأسرة من الشريعة، وبروتكولاتها من الشريعة، وحمايتها من الشريعة.

إن أعظم نعمة على الأمة الإسلامية هي هوية المجتمع وهوية الدين الإسلامي، ولهذا لا يمكن أن يكون الجنس هوية، فقامت الثورات الحداثية من ستينات القرن الماضي بمحاولة إيجاد مصادر جديدة للهوية وصلت إلى مجتمع المثلية، ولاحظ التسمية بمجتمع لأنه لا يمكن تشكيل الهوية بالجنس فقط..

#### 💠 الذكورة والأنوثة طبيعة وطبا وصناعة للمعايير

يقوم الغرب بكل وضوح وصفاقة ليقول لك: قانونياً إنْ ولد لك مولود بأعضاء تناسلية ذكرية أو أنثوية إن هذا لا يحدد جنسه، فلا يكون ذكراً أو أنثى إلا بمعايير محددة، فبدؤوا رحلة بحث الشهوات، فوجدوا أنه لا يمكن تجاوز المعايير التي خلقها الله، وهي كما تقرر الفطرة والطب بالإجماع:

- الأعضاء التناسلية الظاهرة
- الأعضاء التناسلية الباطنية كالمبيض والبروستات
  - الكروموزمات، فكل ذكر yx، وكل أنثى xx



- الهرمونات الأنثوية، وهي البرجسترون

- الهرمونات الذكورية، وهي التستوستيرون، التي يبدأ بإنتاجه الجسم في الأسبوع الثامن للجنين، أيّ في الشهر الثاني، حسب موقع الطبي. وهذه المعايير الطبية الصارمة التي خلقها الله.

لكن أرادت أطراف غربية أن تحول هذا المعيار، فأضافت المعيار الشعوري العاطفي، وهو ما يسمى حقيقة بالإحساس باشتهاء الجنس المماثل، وهو ما يسميه العقل البشري على مر التاريخ بالفاحشة، وهو ما عمله قوم لوط؛ فبعث الله لهم رسولا فحاربوه، وآذوه، فخسف الله بهم، ورجمهم بحجارة من السماء.

إن الأمم المتحدة تقول للعالم، وتشرع للإنسان كيف تحددون أنكم ذكوراً أو إناثاً، وإن هذه المعايير تحكمها الميول أو ما يسمى معيار الجنس النفسي والجنس الاجتماعي، بمجرد انخراط الفرد في الجنس الآخر، وميوله له(١).

إذاً المعايير التي تتجه إليها المنظمات الدولية منذ منتصف القرن السابق هي المعايير النفسية والميول الجنسي؛ وليس الخلق الطبيعي الذي خلقه الله عليه، ولذلك يعرف قاموس التراث الأمريكي (الطبعة الخامسة) مفهوم الجندر بنفس الطريقة التي يعرف فيها مفهوم الجنس البيولوجي، لكنه يضع تعريفًا آخر بالاستناد إلى هوية الفرد الذي «لا يكون أنثى بالكامل، أو ذكرًا بالكامل».

وتميّز منظمة غلاد (تحالف المثليين والمثليات ضد التشهير سابقًا) بين الجنس والجندر في الدليل المرجعي لوسائل الإعلام الذي نشرته مؤخرًا: يُعتبر الجنس «تصنيفًا للأشخاص على أنهم ذكور أو إناث» عند الولادة، إذ يستند

<sup>(</sup>١) كتاب أحكام التحول الجنسي ماستر قانون الجزائر.



مفهوم الجنس إلى الخصائص الجسدية مثل الكروموسومات والهرمونات والأعضاء التناسلية الداخلية والأعضاء الجنسية؛ بينما تتجسد الهوية الجندرية في «إحساس الفرد الداخلي بأنه رجل أو امرأة (أو فتي أو فتاة)».

#### 💠 جهود الأمم المتحدة في مسخ العالم

في يوليو ٢٠١٣) برنامج الأمم المتحدة Free &Equal – وهي حملة إعلامية عالمية (OHCHR) برنامج الأمم المتحدة Equal – وهي حملة إعلامية عالمية غير مسبوقة للأمم المتحدة تهدف إلى تعزيز المساواة في الحقوق والمعاملة العادلة للأشخاص المثليين، وثنائيي الجنس، والمتحولين جنسيًا،، ووصلت في النهاية إلى ٤,٢ مليار موجز على وسائل التواصل الاجتماعي حول العالم، وإنشاء دفق من المواد المشتركة على نطاق واسع، بما في ذلك بعض مقاطع الفيديو التي تصنف بين أكثر مقاطع الفيديو مشاهدة من قبل الأمم المتحدة (۱).

وتشمل الالتزامات القانونية الأساسية الواجبة على الدول لحماية المثليات والمثليين ومزدوجي الميل الجنسي ومغايري الهوية الجنسانية الالتزامات التالية:

- ١. حماية الأفراد من العنف القائم على كره المثليين ومغايري الهوية الجنسانية
  - ٢. منع التعذيب والمعاملة القاسية واللاإنسانية والمهينة
- ٣. إبطال القوانين التي تجرم العلاقات الجنسية المثلية ومغايري الهوية الجنسانية

https://www.who.int/activities/improving-the-health-and-well-being-of- انظر: (۱) Igbtqi-people



- ٤. حظر التمييز على أساس الميل الجنسي والهوية الجنسانية
- ٥. حماية حرية التعبير وتكوين الجمعيات والتجمع السلمي للمثليات والمثليين ومزدوجي الميل الجنسي ومغايري الهوية الجنسانية وحاملي صفات الجنسين

وقد عززت دول كثيرة في السنوات الأخيرة حماية حقوق الإنسان للمثليات والمثليين ومزدوجي الميل الجنسي ومغايري الهوية الجنسانية وحاملي صفات الجنسين، بما في ذلك:

- ١. عدم تجريم العلاقات الجنسية المثلية
  - ٢. اعتماد قوانين تحظر التمييز
  - ٣. المعاقبة على جرائم كره المثليين
- ٤. الاعتراف بالعلاقات الجنسية المثلية عبر الهوية الوطنية بدون شروط تعسفة
- ٥. تنفيذ برامج تدريبية للشرطة وموظفي السجون والمدرسين والعاملين الاجتماعيين ومقدمي الرعاية لخدمة مجتمع المثليات والمثليين ومزدوجي الميل الجنسي ومغايري الهوية الجنسانية وحاملي صفات الجنسين بطريقة أفضل.
  - ٦. اتخاذ مبادرات لمكافحة التنمر في العديد من المدارس(١١).

كذلك هناك خلاف بين أهل الشهوات في تحديد الجندر والجنس يراجع في https://ifpo. كذلك هناك خلاف بين أهل الشهوات في تحديد الجندر والجنس يراجع في hypotheses.org/11249



#### 💠 تغيير الجنس أحكام وآثار

إننا أمام لوبيات تروج لهذه الثقافة الانحلالية، ولذلك فإن الواجب الشرعي على كل مسلم - بل على كل إنسان - حماية الإنسانية من هذه الداهية التي تعتبر من جرائم الفساد الكبرى على الإنسانية والبشرية، وتهدد الوجود الإنسانية والحضارة، وتصنف من أعظم الجرائم ضد الإنسانية على الإطلاق، عملية التمسيخ البشرية جناية جسمية على الفطرة والإنسان والوجود والحضارة، وعملية التمسيخ توصيف مناسب أطلق عليها القضاء المصري في قضية الطالب سيد الذي غيَّر اسمه إلى سالي، واستمرت القضية من عام ١٩٨٨ إلى عام ٢٠٠٠ حيث فصل فيها القضاء بالتجريم، وعدم إقامة أي اعتبار لهذا التحويل، وتجريم كل من فعل ذلك، وإسقاط عضوية الطبيب ومعاونيه من النقابة، وسحب رخص المزاولة، ومنعه من أي عمل طبي.

ومن الأحكام المتعلقة بهذه العمليات:

- ١. تعتبر عملية التحول البشري عملية جنائية في الفقه الإسلامي يعتبر فيها الطبيب ضامنا ومساء لا مسؤولية جنائية، والمجني عليه متواطئا في جريمة منكرة.
- 7. لا يحق للشخص أن يبيح لأحد أن يقطع عضوا من جسده، لأن جسده هبة من الله يتصرف بها حسب الإذن الإلهي، ولم يأذن الله بالتغيير والعبث، بل جعله من عمل الشيطان.
- ٣. لا ينبني على عملية التحويل أي أحكام، بل يظل الرجل رجلا ولو تحول، والمرأة امرأة.



٤. لو تحول الزوج إلى أنثى فللزوجة أن تفسخ عقد النكاح دفعا للضرر، ويبقى نسب أولاده قبل التحول إليه، ولو تزوج رجلا فهو يمارس فاحشة قوم لوط، وقد أجمع الصحابة على الحد قتلاً.

٥. المرأة إذا تحولت لرجل فلا أثر لهذا التحول في تغيير أحكامها، لكن إن كانت زوجة فيفسخ الزوج نكاحها للضرر الفادح، وتبقى أُماً للأولاد قبل التحويل، ولا يحق لها طلب الحضانة لأنها مختلة، عقليا ودفعا للضرر البالغ عن الأولاد.

٦. المتحول لا ينجب بعد التحول لأنه يصير مسخاً.

٧. امرأة اكتشفت أن زوجها متحول ولهما أطفال، والجواب أن المتحول لا ينجب، فتكون هذه المرأة قد أنجبت بشراء النطف من الغير؛ كما هو معروف في الغرب، فيكون الولد ولدها؛ لا ولد زوجها، وحكمه حكم ولد الزنا في ثبوت نسبه من أمه.

٨. من عنده ميول أنثوية فعليه بالعلاج الطبي والنفسي لإزالة ذلك، ولا يعالج هذا بالتحول، بل إن التحويل يزيد من الحالات النفسية، وتنتهي بالاكتئاب حسب الدراسات، وقد يؤدي للانتحار.

9. من كان عنده أعضاء ذكرية مخفية فهذا – بعد التحقق من الصفات الباطنة في الكروموزمات وجميع العلامات الذكرية – يمكن أن تعمل عملية تسمى عملية تثبيت الجنس؛ لا تصحيح، ولا تحويل، والتثبيت مصطلح يدل على أنه الجنس الذي خلقه الله عليه بأعضائه الذكرية.



10. تغيير المصطلحات جانب مهم لتغيير التفكير ودرجة التعامل قبولاً ورفضاً، ولذلك أطلق على هذه الجريمة مجتمع الميم أو المثلية. وهي في كل شرائع المرسلين جريمة نكراء، وفاحشة وانحراف خطير، يجب أن تقف البشرية أمامه.

11. ديزني التزمت أن تنشر هذا الفكر عبر شخصيات الأبطال المعروفين في أفلام الكارتون؛ لتظهرهم بشكل أبطال مخانيث، لتعطي الطفل جرعة نفسية وفكرية أن الأبطال هم الذين يمارسون ذلك.

١٢. يجب على كل والد ووالدة وأخت وأخ وقريب، وكل المجتمع حماية الفطرة، والدين، والأخلاق، والوقوف أمام التآمر الخطير على الإنسان والدين.

17. أرادت المافيا العالمية "السياسية" إدخال العالم العربي في حروب لإبادتهم، وإنقاص نسلهم، والقضاء على أجيالهم، والآن أضافوا لذلك هذه القضية الأخلاقية الخطيرة التي تهدد الدين والقيم والمجتمع والإنسانية.

18. تنبهوا لعمل بعض المنظمات التي هي أداة الفعل لممارسة هذه الأعمال، والقاعدة تقول التصرفات الظاهرة دليل المقاصد الباطنة، والله سبحانه يقول: ﴿قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾ [آل عمران: ١١٨]، ويقول سبحانه ﴿وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ وَيقول سبحانه ﴿وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٢٧].

الخلاصة: إن موضوع رسالة سيدنا لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ هو موضوع العصر لذلك، فهذا الكتاب يعد علاجاً، وبلسماً، وصرخة للأجيال تحذيرية من هذه الجريمة الشنعاء.



## المبحث الأول: لوط عَلَيْهِ السَّمَةِ؛ اسمه، ونسبه، ومولده، وظروف عصره

#### 💠 أولا: لوط عَيْدِالسَّلَامُ: اسمه، ونسبه

١ - اسم لوط عَلَيْءَ السَّلَامُ في القرآن الكريم:

وردَ ذكرُ لوط عَلَيْهِ السَّلامُ تسعاً وعشرين مرة، وفيما يلي أسماء السور التي ذُكر فيها، ومرات ذِكره فيها عَلَيْهِ السَّلامُ:

- سورة الأنعام: مرة واحدة.
- سورة الأعراف: مرة واحدة.
  - سورة هود: خمس مرات.
    - سورة الحجر: مرتان.
    - سورة الأنبياء: مرتان.
  - سورة الحج: مرة واحدة.
- سورة الشعراء: ثلاث مرات.
  - سورة النحل: مرتان.
- سورة العنكبوت: أربع مرات.
- سورة الصّافّات: مرة واحدة.



- سورة ص: مرة واحدة.
  - سورة ق: مرة واحدة.
- سورة القمر: مرة واحدة.
- سورة التّحريم: مرة واحدة.

وكان ذِكر قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في القرآن الكريم على ثلاث حالات:

الحالة الأولى: ذكرُ بعض التفاصيل لقصته مع قومه، من خلال بيان انحرافهم وشذوذهم، ودعوة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، ثم إيقاع العقاب والعذاب عليهم.

الحالة الثانية: ذكر بعض الإشارات السّريعة عن قصته.

الحالة الثالثة: ذكر اسم لوط عَلَيْهِ السِّلامُ ضمنَ أسماء بعض الأنبياء (١).

أمّا تفاصيل هذه الحالات الثلاثة فسيأتي - بإذن الله تعالى - في صفحات هذا الكتاب.

### ٢ - اسم لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ عند أهل اللغة:

اختلف أهل اللغة في اسم (لوط) عَلَيْهِ السَّكَرُ هل هو مشتق، أو غير مشتق؟

فقال الفرّاء: لوط مشتق من قولهم: هذا ألْيط بقلبي، أي ألصق، وهذا المعنى الذي قال به الفراء، هو أحد الاشتقاقات لكلمة (ألاط)(٢). فيقال: لاط الشيء بالشيء، أي ألصقه به، ولاط الشيء بقلبي، أي ألصق به وأحببته(٣).

<sup>(</sup>۱) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، دار القلم، دمشق - الدار الشامية، بيروت، ط۱، ۱۹۱۹هـ - ۱۹۹۸م، ۱/ ٤٧٤.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، الشوكاني، دار ابن كثير، دمشق، ط۱، ۱٤۱٤هـ، ۲/۲۲۲.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة للتوزيع والنشر، ط٨، ١٤٢٦هـ، ٢/ ٨٨٨.



وقال الراغب: لوط اسم علم، واشتقاقه من لاط الشيء بقلبي يلوط لَيطاً (١). ومادة (لاط) في اللغة لها اشتقاقات كثيرة، وأغلب معانيها تدلُّ على إلصاق الشيء بالشيء (٢).

وأمّا الزَجّاج: فخطّاً قولَ من قال: إنّ اسم (لوط) مشتق من لِطتُ الحوض. قال: وهذا غلط؛ لأنّ لوطاً من الأسماء الأعجمية، وليس عربياً (٣). وقال: فإما لطتُّ الحوض، وهذا ألوط بقلبي من هذا؛ فمعناه: ألصق بقلبي، وهذا صحيح في اللغة (٤). ولكن الاسم أعجمي، كإبراهيم وإسحاق، مثلاً: فلا نقول أنّه مشتق من السُحْق، وهو البعد.

وكذلك قال النَقَّاش: (لوط) من الأسماء الأعجميّة، وليس من العربية، فأما لطتُّ الحوض، وهذا أليط بقلبي من هذا؛ فصحيح، ولكنَّ الاسمَ أعجميٌ، كإبراهيم وإسحاق.

وقال سِيبويه: نوح ولوط أسماء أعجميَّة، إلا أنها خفيفة، فلذلك صرِّفتْ.

<sup>(</sup>۱) المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م، ص٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) لوط وقومه على ضوء الكتاب والسّنة، ناصر أحمد نصّار، جامعة أم القرى مكّة المكرّمة، كليّة الشريعة والدراسات الإسلاميّة قسم الدراسات العليا الشّرعيّة، فرع الكتاب والسنّة، ١٤٠٥ - الشريعة والدراسات الإسلاميّة قسم الدراسات العليا الشّرعيّة، فرع الكتاب والسنّة، ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠٥ - ١٤٠٥ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤٠ - ١٤

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل الزجاج، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، بيروت، عالم الكتب، ط١، ٨٠ ١هـ – ١٩٨٨م، ٢/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، أبو عبد الله محمد الأنصاري شمس الدين القرطبي (ت: ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، القاهرة، دار الكتب المصرية، ط٢، ٢٤٣/٥.



وفي معجم الصِحاح: لوط اسم ينصرف مع العجمة والتعريف، وكذلك نوح، وإنما ألزموهما الصرف؛ لأنَّ الاسم على ثلاثة أحرف أوسطه ساكن وهو على غاية الخفَّة، فقاومت خفته أحدَ السبين.

ومما سبق، يظهر أنّ اسم (لوط) أعجميّ، والأسماء الأعجمية لا تشتق، كما قال الزجّاج وغيره من أهل اللغة (١٠). وأمّا كلمة (لاط) فلها اشتقاقٌ ومعانٍ في اللغة مختلفة، ولكن كلمة (لوط) التي هي علم لهذا الرسول الكريم عَلَيْهِ السَّكَامُ، ليست داخلة في اشتقاقات هذه المادة (٢٠).

### ٣- الفرق بين اسم لوط واللواط:

يقول الشيخ الدكتور صلاح الدين الخالدي رَحَمُ اللهُ: من خلال حديث القرآن عن قوم لوط أنّهم كانوا يرتكبون فواحش كثيرة، من أسوئها وأشنعها وأقبحها، فاحشة إتيان الرجال شهوة من دون النساء، ولم تكن هذه الفاحشة موجودة فيمن كان قبلهم. هذه الفاحشة التي عُرفت فيما بعد باسم (اللواط)، ويعبر عنها في هذا العصر باسم (الشذوذ الجنسيّ، أو المثلية الجنسية)، وقد يقرن بعضهم بين اسم (لوط) عَيْمُ السّكمُ، وبين فاحشة (اللواط)، ويظنّ أنَّ هذا الاسم مشتقٌ من اسم لوط؛ لأنَّ الفاحشة ظهرت في قوم لوط، وهذا الربط غير سليم؛ وذلك لما بينا أنَّ الكلمتين ليستا من أصل واحد.

إنَّ اسم (لوط) علمٌ أجنبي غيرُ عربيّ، سُمي به ذلك النبي الكريم عَلَيْهِ السَّلَمُ، فهو اسم غير مشتق، فلا نبحث عن مادة اشتقاقه في العربية، ولا عن جذره الثلاثي، فهو أعجمي، مثل: نوح وإبراهيم وإسحاق ويعقوب، وأنبياء ورُسل

<sup>(</sup>١) لوط وقومه على ضوء الكتاب والسنة، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣١.

غيرهم (عليهم الصلاة والسلام)، فهي أسماء أنبياء من غير العرب، بُعثوا إلى أقوام من غير العرب، كانوا يتكلمون بغير العربية، وهي أسماء أعجمية، رغمَ ورودها في القرآن الكريم، ولا تتعارض عربيةُ لغة القرآن مع وجود أسماء أعلام أعجميّة فيه مترجمةً إلى العربية، ومكتوبةً بالحروف العربية.

واسم (لوط) مصروف، وليس ممنوعاً من الصرف كباقى أسماء الأعلام الأجنبية، لأنّه ثلاثي ساكن الوسط، مثل اسم: (نوح).

أما (اللواط) فهي كلمة عربيّة مشتقة، لها صورة فعلية ومصدرية، تقول: لاط، لَو طاً، ولَو اطاً.

قال ابن فارس في مقاييس اللغة: (اللواط): كلمة تدل على اللصوق، يقال: لاط الشيء بقلبي، إذا لصق.

وفي الحديث: "الولد ألوط بالقلب"؛ أي: ألصق بالقلب، وتقول: لُطتُّ الحوض لوطاً، إذا طينتَه بالطين(١).

ويبدو أنَّ العرب عندما سموا الفاحشة القبيحة لواطاً، ما أرادوا أخذ الاسم من لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ، وإنما أخذوه من معنى الكلمة في اللغة، فإذا كان اللواط يدلُّ على اللصوق، فقد سموا إتيان الرجل للرجل لواطاً؛ لأنهما يلتصقان معاً عند ارتكابهما تلك الفاحشة(٢).

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي (ت: ٣٩٥هـ)، دار الفكر، ١٩٧٩م، ٥/ ٠٨٤.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، دار القلم، دمشق - الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م، ١/ ٤٨٠.



وقال الشيخ الدكتور فضل حسن عباس رَحْمَهُ اللهُ: كثير من الناس ينسبون الذين يفعلون هذه الفاحشة الشنيعة، فيقولون فلان لُوطيٌّ، وهؤلاء قوم لوطيّون، ولا أرى هذه النسبة مقبولة؛ فاللوطيُّ نسبة إلى لوط، كما أنَّ المحمديَّ والإبراهيميَّ نسبة إلى محمد وإبراهيم (عليهم الصلاة والسلام)، والهاشمي نسبة إلى هاشم، فالصحيح أن يقال في نسبة أولئك: (الذين يفعلون فعلة قوم لوط)، بدلاً من أن يقال: (لوطيّون)(۱).

وقال الأستاذ خالد محمد أحمد: "(لوط) لفظ عربيٌّ، وهو نبيّ الله تعالى، واسمه عربي قديم، معناه من (لطى)؛ أيْ الذي طريقته: أن يستعيذ ويلوذ دائماً بالله تعالى، و(لطى) في المعجم: كَمَنَ واختبأً"(٢).

# ٤ - نَسبُ لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

هو لوط بن هارون بن آزر، آمن بدعوة خليل الله إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ، وتبعه، وهاجر معه، فآتاه الله حُكماً، وعِلماً، وأوحى إليه، وجعله نبياً، وبعثه إلى سدوم وأعمالها(٣).

وقال الحاكم: "فقد اتفقت الروايات أنَّ سيدنا لوط، هو من بيت إبراهيم، لكنهم اختلفوا أهو من ولده أو من ولد أخيه"(٤).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، المصدر السابق، ١/ ٤٨٠،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)، أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (٤٧٧هـ)، بيروت، دار ابن حزم، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م، ٥/ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين، الإمام أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١١١٨هـ - ١٩٩٠م، ٢/ ٢١١.



وذكر المؤرخون عدة أقوال في علاقة سيدنا لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ بإبراهيم، وقد ذكر مجموعة من المفسرين أنَّ سيدنا لوط، هو ابن أخ إبراهيم الخليل عَلَيْهِ السَّكَمُ، وهو القول الذي رجّحه جمع من العلماء، منهم البغويُّ رَحَمُهُ اللَّهُ في قوله تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَنَى الأعراف: ٨٠]، قال: لوط بن هارون ابن أخي إبراهيم (١).

وقال القرطبي: بعثه الله تعالى إلى أمَّة تُسمى (سدوم)، وكان ابن أخي إبراهيم (٢).

وأخرج السيوطي رَحْمَهُ اللّهُ عن عبد الله بن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُا، قال: كان إبراهيم خليل الرحمن عمَّ لوط بن هارون بن تارح (٣).

وأُخرج الحاكم عن ابن عباس رَخَوَالِنَّهُ عَنْهُا قال: ولوط النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ كان ابن أخي إبراهيم الخليل عَلَيْهِ السَّلَامُ (٤٠).

إنَّ صلة القرابة بين سيدنا إبراهيم ولوط عَلَيْهِمَا السَّلامُ، هي أنَّ إبراهيم عمُّه، ولوطاً ابن أخيه هاران (هارون)، وقد نقل علماء التّاريخ والسير أنه وُلد لهاران لوط، وأن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ هو الأوسط، وأنّ هاران مات في حياة أبيه في أرضه التي ولد فيها، وهي أرض الكلدانيين بأرض بابل (٥)، وهو قول أكثر العلماء مثل: القرطبيّ والبغويّ والسيوطيّ وغيرهم كثير (٦).

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي "معالم التنزيل"، البغوي، تح: محمد عبد الله النمر، دار طيبة، الرياض، ط٣، ١٤١٦هـ، ٣/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي، ٧/ ٢٤٣.

 <sup>(</sup>٣) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، دار الفكر - بيروت، ١٤٣١هـ،
 ٣/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين، ٢/ ٦٦١، إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٥) الآيات والحديث والآثار في نبيّ الله لوط، أشواق بنت صالح محمد حمصاني، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى الدراسات العليا كلية الدعوة وأصول الدين، ١٤٣٤-١٤٣٥هـ، ص٣٢.

<sup>(</sup>٦) الآيات والحديث والآثار في نبي الله لوط، المصدر السابق، ص٣٢.



### 💠 ثانياً: مولد لوط عَيْهِ السَّلَامُ، وعصره، وفترة هجرته

ولدلوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في أرض الكلدانيين بالعراق، وتحديداً في منطقة بابل. ونشأ عَلَيْهِ السَّلَامُ في بيئة تعبد الأصنام، متوسطة الحال، حيث كان جده - والد إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ - نجاراً ماهراً يصنع الأصنام، ويتاجر فيها، فهي رزقه في هذا المجتمع الوثنيّ. وكان متأثراً بدعوة عمّه إبراهيم كثيراً، إذ لم يعبأ بما عليه جدُّه ووالده، بل المجتمع بأكمله، ورأى في عمّه قدوة حسنة، وسار على نهجه، وتربى على يديه، واستفاد من علمه، وآمن بدعوته، ولم يتزعزع في ذلك، حتى في أحلك الظروف والتّحديات الّتي حلّت بعمّه من قِبَل ذلك المجتمع الوثني (۱۱).

#### ١ - الحياة الدينية:

نشأ لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في المجتمع الذي ولد فيه إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، الذي تسود فيه عبادة الكواكب والأصنام، بل في مجتمع يسجد الناس للملوك والحكام من دون الله عَزَّقَ جَلَّ.

وسار لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ على نهج عمه إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، الذي كانت حياته تُمثل دعوة التوحيد لله عَزَقِجَلَّ وإفراده في العبادة.

وكانت بلاد الرافدين موطناً لكثير من القبائل العربية المهاجرة من الجزيرة العربية وغيرها؛ وذلك لخصوبة أرضها ويُسر الحياة فيها، لكن تعددت فيها العبادات، وتنوعت المعتقدات، لأنَّ النازحين إليها كانوا ينقلون معهم معبوداتِهم وعقائدَهم الباطلة؛ مثل عبادة الأصنام(٢)، وعبادةِ الكواكب، وتقديسِ الملوك،

<sup>(</sup>١) لوط وقومه في الكتاب والسنة، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم عَلَيْهُ السَّلَامُ في أسفار اليهود عرض ونقد، فاطمة بنت خالد درمان، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة، ١٤٢١هـ، ص٥.



وعبادة الظواهر الكونية. وقد فصلت ذلك في كتابي (إبراهيم خليل الله عَلَيْوالسَّلَمُ؛ داعية التوحيد ودين الإسلام والأسوة الحسنة) فمن أراد التوسع فليرجع إليه(١).

#### ٢ - الحياة الاجتماعيّة والسياسيّة:

يتألف المجتمع في بلاد ما بين النهرين من ثلاث طبقات:

الطبقة الأولى: طبقة الأحرار:

تتكوّن طبقة الأحرار من الفئة الحاكمة، وفي مقدمتهم الأسرة المالكة التي تحتلّ مكانة مقدسة واحتراماً من نوع خاص، وذلك للمكانة التي كان يتمتع بها الملك وأسرته لدى الناس عامة، حيث يعدّون الملك ممثلاً للآلهة على الأرض، ونائباً عنهم، كما تشمل هذه الطبقة أبناء الوجهاء والسفراء والمشرفين على المعابد وقادة الجيش، وموظفي الضرائب والكهنة (٢).

الطبقة الثانية: الطبقة الوسطى وتسمى (المسكينيوم):

تتكون هذه الطبقة من أبناء الطبقة المتوسطة الذين يؤلفون الكتائب العسكرية، ويكونون مزوَّدين بالأسلحة، وذلك للعمل في المعسكرات، ويعاملون معاملة واحدة أمام القانون، ويتمتعون بالحقوق والواجبات إلا إذا نصّ القانون على خلاف ذلك. وكانوا جميعاً أحراراً من الوجهة النظرية، ولكن في الواقع كانت نسبةً كبيرةً منهم حريّتُهم مقيدة، نظراً لظروفهم الاقتصادية الصعبة.

الطبقة الثالثة: طبقة الأرقَّاء والعبيد:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٤٩ - ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٦٤.



تتكون هذه الطبقة من أسرى الحروب والسبي، ومن يُباعون في أسواق العبيد. هذا، وقد يُعد الفرد الذي من الطبقة الوسطى، من طبقة الأرقّاء في حالات وظروف معينة؛ مثل اقترافه جرائم معيّنة نص عليها القانون، أو في حالة عجزه عن سداد دَينه، أو أن ينكر المتبني من يتبنّاه، كذلك تصبح الزوجة من طبقة الرقيقات، إذا تنكّرت لزوجها، أو أنكرته.

وهذه الطبقة لم يكن لها تأثير في المجتمع، ولم يُنظر إلى أفرادها على أنهم بشر، بل عُوملوا معاملة المتاع، فكانوا يُعرفون بأسماء أصحابهم، وإن وقع عليهم الضرر، يُدفع التعويضُ لمالكهم، ويُميّزون عن بقية أفراد المجتمع، إما بقصّ شعورهم، أو بوضع علامات العبوديّة على أجسادهم (۱).

## أ- الزواج والأسرة:

كان الزواج يقوم في بلاد العراق في زمن سيدنا لوط عَيْوالسَّكُمُ على مجموعة من الأسس والأعراف، منها أن يكون بموجب عقد صريح مُدوّن ومُصدّق عليه بالشهود، ولا يعترف بالزواج إلّا إذا تمّ بموجب هذا العقد الذي يُشترط فيه موافقة والدّي الخاطب (الرجل)، ووالدّي المخطوبة (الفتاة)، كما كان للوالدين دورٌ كبير في اختيار الفتاة المناسبة لابنهما. وحتّى يتمّ الاتفاق بين العائلتين على الزواج يرسل الخاطب مقدمة المهر (الترخانو) إلى والد العروس، ثمّ يدفع بقيّة المهر بعد ذلك. وإذا عدل الخاطب عن الزواج، لا يحق له استرجاع المهر، أما إذا كان الرفض من طرف عائلة الزوجة فيجب عليها أن تعيد جميع ما جمعه الزوج.

<sup>(</sup>۱) مصر والشّرق الأدنى القديم مصر من فجر التاريخ إلى قيام الدولة الحديثة، نجيب ميخائيل إبراهيم، المكتبة التاريخيّة، ط٤، ١٩٦٣م، ص٣٠.

•

وكان المجتمع البابليّ يسمح قبل الزواج بإقامة علاقات جنسية، وهو ما يُعرف في بابل (الدعارة المقدسة). يقول (ول ديورانت): "وكان يسمح للبابليين – عادةً – بقسط كبير من العلاقات الجنسيّة قبل الزواج، ولم يكن غريباً على الرجال والنساء أن يتصلوا اتصالاً غير مرخص به (زيجات تجريبية)، وتنتهي متى شاء أحد الطرفين أن ينهيها(۱).

وقد كانت القوانين والتقاليد تُقرُّ منح الزوجة جاريتَها لزوجها من أجل الحصول على الأولاد، وتنال الأمة حريّتها بعد إنجابها. وقد يسمح للفرد أن يتبنَّى الأطفال الذكور أو الإناث وفقَ عقد مدوّن بين طالب التبنّي ومن قاموا بتربية الطفل، وذلك وفق عدة شروط:

- أن يقوم المتبني بالتزاماته تجاه الابن المتبنّى، فكان على المتبنّي أن يعامل الابن المتبنى كأحد أبنائه الطبيعيّين.
- أن يقوم الأب المتبني بتعليم الابن المتبنى، وتثقيفه كما لو كان ابنه الحقيقي.
- أن يوصي الشخص المتبنّي بتوريث الابن المتبنى مثل توريثه لأبنائه الحقيقيين.

وبالمقابل، كان على الابن المتبنى أن يطيع والديه اللذين تبنياه، ويعدُّهما كوالديه الحقيقيين، وإذا تطاول عليهما أو أنكرهما، فلهما ضربه وتقريعه أو استعباده (٢).

<sup>(</sup>١) قصّة الحضارة، ول ديورانت، دار الجيل للطبع والنشر والتوزيع، ط١، ٢٠١٣م، ١/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ العرب القديم والبعثة النبوية، العراق القديم، د. صالح أحمد العلى، ص١٩٢.



### ب- إقامة الأعياد:

من المظاهر الاجتماعية التي كانت حاضرة في عصر إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ: إقامة الأعياد والاحتفالات الاجتماعية والدينية الطقسية، ومن أهم تلك الأعياد: أعياد الآلهة، حيث كان لكل إله من آلهتهم أعيادُه الدينيّة الخاصة به، كما كانوا يحتفلون عند كلّ سنة جديدة بعيد يُعدّ من أكبر أعيادهم، وذلك بدعوة من جميع الآلهة على حد زعمهم - ويخرج إلى هذا العيد جميع أهل المدن من الرجال والنساء والأولاد، وذلك للمشاركة في الاحتفالات بتقدمهم الملك؛ حيث يقومون بأداء الطقوس الدينية من الأدعية والصلوات والابتهالات، وتقديم القرابين وغيرها من الطقوس إلى أكبر آلهتهم (مردوح)، ويستمرون في تأدية طقوسهم الدينية لعدة أيام (۱۰).

ولعله العيد الذي خرج قوم إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ إليه، وطلبوا من إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ النهم، الخروج معهم للمشاركة في احتفالاتهم، ولكنه عَلَيْهِ السَّلَامُ لم يجبهم إلى طلبهم، والتهز فرصة خروجهم بالذهاب إلى معبدهم وتحطيم أصنامهم، كما قال تعالى: ﴿فَرَاغَ إِلَى عَالَمُهُمْ ضَرَبًا بِٱلْمَمِينِ ﴾ ﴿فَرَاغَ إِلَى عَالَمُهُمْ ضَرَبًا بِٱلْمَمِينِ ﴾ [الصافات: ٥١-٩٣].

## ج- الحياة التعليمية:

كان التعليم في عهد لوط عَلَيْ السَّكَمُ متاحاً، وكانت المدارس الخاصة بالمعابد منتشرةً في كل مكان، لتعليم الناس العلوم المختلفة، كالقراءة والكتابة، حيث كانوا يكتبون بأقلام من القصب، وألواح من الطين الرطِب، وكذلك اهتمَّ الناس

<sup>(</sup>١) الدّيانات الوضعيّة المنقرضة، محمد العريبي، دار الفكر اللبناني، ١٩٩٥م، ص٨٩.



في عصره بعلم الفلك، من خلال بناء الصّروح العالية لمراقبة الأجرام السماوية التي تعينهم - بزعمهم - على التنبؤ بمستقبل الناس، والتكهُّن بمصائرهم (١).

ومن العلوم التي كانت منتشرة في عصر لوط عَيَهِ السَّلَمُ: علمُ الحساب، فكان الناس يهتمون بهذا العلم اهتماماً عظيماً، وذلك من أجل معرفة الأعداد، وغير ذلك من الأمور الحسابية. وكانوا يحفظون الكتب في المعابد والقصور الملكية إلى جانب وثائقهم الرسمية، وهذا يشير إلى اهتمام الناس في عصر لوط عَيَهِ السَّلَمُ بالناحية التعليميّة، إذ كانوا بعد تخرُّ جهم من المدارس يلتحقون بخدمة المعابد والقصور الملكيّة (۱۲).

مما سبق عرضه، نستطيع القول، بأنّ البيئة الاجتماعية في عصر إبراهيم عَلَيْهِالسَّلامُ كانت تتلخص ملامحُها بالنقاط الآتية:

- كانت البيئة الاجتماعية في عصر لوط عَينوالسَلامُ بيئة ذات حضارة عميقة، ومُبدعة، لها تشريعات وقوانين، يُنظّم فيها الناس شؤونهم الاجتماعية.
- إنَّ البيئة الاجتماعية التي كان عليها المجتمع في عصر لوط عَيْمِالسَّكَمْ، بيئة ذات حضارة ماديَّة، حيث برعوا في علم الفلك، وشيدوا الصروح العالية لرصد الكواكب، كما اهتموا بدراسة الحساب والقراءة والكتابة وغيرها من العلوم، وهذا يدل دلالة واضحة على ما كانوا يتمتعون به من الغنى ورغد المعيشة.
- كانت البيئة الاجتماعية في عصر لوط عَيَهِ السَّكَمُ والذي في الحقيقة هو عصر إبراهيم عَيهُ السَّكَمُ كذلك يسودها الفساد الأخلاقيّ بكل صوره، حيث كانوا يتردّون في مستنقعات الرذيلة، والعُهر الاجتماعي، والانحطاط الأخلاقي (٣).

<sup>(</sup>١) إبراهيم عَلَيْهُ السَّالَمُ خليل الله، على الصلابي، دار ابن كثير، الطبعة الأولى، ٢٠٢٢م، ص٦٧.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم عَلَيْهِ السَّارَمُ، المصدر السابق، ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في أسفار اليهود عرض ونقد، ص٧٤.



- كان الدين منفصلاً عن الأخلاق والقيم، بعيداً عن الحياة والواقع، وكان إتيان الفواحش جهاراً نهاراً أمراً لا يُستحيا منه، بل ربط بعض أولئك الناس العهر بالدين، وجعلوه وسيلة يتقرب بها المرء من الآلهة (١).

وعن هذا يقول (ول ديورانت): "ينبغي لكلّ إمرأة بابلية أن تجلس في هيكل الزهرة مرة في حياتها، وأن تضاجع رجلاً غريباً. وظلت (الدعارة المقدسة) عادة متبعة في بلاد بابل حتى ألغاها قسطنطين حوالي عام (٣٢٥ ق.م)، وكان إلى جانبها (عهد مدني) منتشرة في حانات الشراب تُديرها النساء، وكان يسمح للبابليين – عادة – بقسط كبير من العلاقات الجنسية قبل الزواج"(٢).

هذه صورة موجزة عن الحال في زمن إبراهيم عَلَيْ السَّلامُ، حيث نرى فيها البون الشاسع بين ما دعا إليه من رفعة الإيمان والتوحيد، وما كان الناس فيه من وهدة الجاهلية والخطايا(٣).

#### د- الحياة السياسية:

كانت مصر وبابل دولتين مزدهرتين، قامت فيهما أرقى حضارات العصور القديمة، وقد تأثرت أرض كنعان في بلاد الشام، بنتائج الحروب والصراعات بين الدولتين، وكانت السيطرة على أرض الشام، وسكانها للغالب منهما. ومما تدلّ عليه الآثار البابلية أن بابل كانت تسيطر على أرض كنعان في الألف الثالثة قبل الميلاد، ولذلك، فقد تأثرت حضارة الكنعانيين بحضارة بابل (3).

<sup>(</sup>١) إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ ودعوته في القرآن، أحمد البراء الأميري، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة، ٢/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم عَلَيْوَالسَّلَامُ ودعوته في القرآن الكريم، ص٤٦.

<sup>(</sup>٤) مقارنة الأديان "اليهودية"، د. أحمد شلبي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط٩، ١٩٩٠م، ص٤٤.



وتَذكر بعض المصادر التاريخية، أن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ وُلد في عهد نمرود بن كنعان بن كوش بن سام بن نوح، الذي كان حاكماً مستبداً جباراً، واستخف قومه فنصَّب نفسه إلهاً لهم، فأطاعوه، إضافة إلى عبادة الأصنام والتماثيل(١).

ومن الطبيعي أن يكون حاكم هذه الدولة أو مَلكها الجبار المتألّه طاغيةً من طواغيت عصره، كيف لا، وقد كان من السهل عليه جداً أن يُصدر أمراً بإحراق إبراهيم، كما قال تعالى: ﴿قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانضُرُواْ ءَالِهَ تَكُمُ إِن كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ٦٨].

كيف لا، وقد ادّعى الربوبية والإحياء والإماتة، كما قال تعالى: ﴿قَالَ أَنَا أُحْمِ ـ وَأُمِيتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨](١).

# 💠 ثالثاً: هجرة لوط عَيْدِالسَّكَمُ مع عمِّه إبراهيم عَيْدِالسَّكَمُ

آمن لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ بنبوة عمه إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، ودعوته، واهتدى بهديه، ثمَّ هاجر معه لنفس الأسباب التي حملت إبراهيم على الهجرة من وطنه، ومسقط رأسه بالعراق إلى الشام (٣).

1- قال تعالى: ﴿ وَلَجَيّنَكُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الْتِي بَرَكُنَا فِيهَا لِلْعَالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧١]؛ وكانت دار هجرته الأرض المقدسة التي بارك الله فيها للعالمين، والبركة الربانية كاملة وشاملة لكل مجالات البركة وألوانها؛ إنها بركة إيمانية واقتصادية وسياسية وعلمية وحضارية وجهادية، وتقرر في القرآن الكريم أنَّ هذه البركة الربانية الشاملة في فلسطين (للعالمين).

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري تاريخ الرسل والملوك، ١٤٢/١.

٢) إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، الصلابي، ص٦٩.

<sup>(</sup>٣) الهجرة في القرآن الكريم، أحزمي سامعون، ص١٩٧.



٢- قال تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ لُوطُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّتٌ إِنَّهُ وَهُو ٱلْعَنِينُ الْخَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦].

آمن لوط عَينوالسَّلامُ بنبوّة إبراهيم عَينوالسَّلامُ، بعد أن رأى معجزة النار التي لم تحرق خليل الله إبراهيم عَينوالسَّلامُ، فتيقّن أنه نبي مرسل من الله سبحانه، وأن الذي حصل لم يكن حدثاً عابراً، وإنما كانت معجزة صنعتها يد الخالق العظيم. وفي هذا إشارة للناس عامة وللمؤمنين خاصة، في أن الله عَرَقِبَلَّ يُخرج الفرَج من بين أنياب الضيق، فأهل العراق آنذاك أرادوا حرق النبي الخليل إبراهيم عَينوالسَّلامُ، لكن إبراهيم عَينوالسَّلامُ كسب دعماً جديداً من مؤمن جديد بعد سارة زوجته.

قال الإمام القرطبي رَحْمَهُ أَللَهُ في قوله تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ ولُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]: إنّ لوطاً أوّل من صدق إبراهيم حين رأى النار عليه برداً وسلاماً(١).

وقال الشعراوي رَحْمَهُ اللَّهُ: ﴿ فَعَامَنَ لَهُ وَلُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]: جاءت جملة اعتراضية في قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ، لأنّ المحصلة في النهاية هي دعوة إبراهيم في قومه ولذلك يعود السياق مرة أخرى إلى إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ (٢٠).

- ﴿وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَقِبَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: إني مهاجر إلى حيث أعبد ربي بحرية، وأستأنس بطاعته، فلا أستوحش برؤية أصنامكم وأوثانكم، ولا أعاني من أذاكم (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي، ۱۳/ ۳۳۹.

<sup>(</sup>۲) تفسير الشعراوي، ۱۱۱۳۲/۱۸.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٦/ ٣٨٣.



و ﴿ إِلَىٰ رَقِتَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦] لا غيره، بل إلى عبادته، وإقامة شعائر دينه، والقيام بدعوة الخلق إلى الحق من شرعه و توحيده (۱). وإنما هاجر إلى ربه ليكون متقرباً إليه، ملتجئاً إلى حماه، هاجر إليه بقلبه وعقيدته قبل أن يهاجر بلحمه ودمه، هاجر إليه ليُخلص له عبادته، ويخلص له قلبه، ويخلص له كيانه كله في مهجره، بعيداً عن مواطن الكفر والضلال، بعد أن يبقى رجاء أن يفيء القوم إلى الهدى والإيمان (۲).

إنَّ هجرة الداعية إلى الله تعالى في بلد لا يتمكن فيه من عبادة الله عَرَّاجًا، إلى بلد يتمكن فيه من ذلك، من أعظم أسباب نجاح دعوته، فإن إبراهيم عَلَيْوالسَكَمُ أبا الأنبياء، وأعظم الدعاة، بعد نبيينا محمد صَّاللَهُ عَلَيْوسَلَمَ، هو أول من اتخذ هذه الوسيلة لنجاح دعوته، فقد هاجر من بلاده، وترك وطنه، ورغب عنه، كلُّ ذلك في سبيل الدعوة إلى الله تعالى، فقد خرج من أرض العراق مهاجراً إلى بلاد الشام، هو وابن أخيه لوط، وامرأته سارة عَلَيْهِ السَّكَمُ اليتمكن من عبادة ربّه ودعوة الخلق إليه. وخرج من الشام إلى مصر، ثم رجع إلى الشام، ثم خرج إلى مكّة المكرّمة حيث ترك فيها ابنه إسماعيل وأمه هاجر، كما هو مشهور معلوم. وقد المكرّمة حيث ترك فيها ابنه إسماعيل وأمه هاجر، كما هو مشهور معلوم. وقد المكرّمة حيث الإسلام والأسوة الحسنة)، ولما هاجر هذه الهجرة، رزقه الله أولاداً صالحين، وجعل في ذريته النبوة والكتاب".

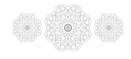
<sup>(</sup>١) محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، ١٤٧/١٣.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٢.

<sup>(</sup>٣) الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم، محمد سيدي بن الحبيب، ص٤٦٥.



وقد استفاد لوط عَلَيْوالسَّلَامُ في هجرته من عمّه إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ، وتتلمذ على يديه، وتشرَّب دعوة التوحيد، واختاره الله عَرَّفِجَلَّ للنبوّة ودعوة قوم لوط - كما سيأتي بيانه - وقد ذكرت كتب السير والتاريخ، ما رواه يعقوب بن سفيان رَحمَدُاللَّهُ عن أنس رَخِوَاللَّهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَرَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال في هجرة عثمان بن عفان وزوجته رقية بنت رسول الله صَرَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى الحبشة: "إنّ عثمان لَأوّلُ من هاجر بأهله بعد لوط "(۱).



<sup>(</sup>۱) سبيل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، الإمام محمد بن يوسف الصالحي، ٢/ ٤٨٥، السنة لأبي عاصم، ص٥٩٢، موسوعة أطراف الحديث النبوي الشريف، أبي هاجر محمد بسيوني زغلول، ٣٤٨/٣.





# المبحث الثاني: لوط عَيْمِالسَّلَمُ في موكب النبيِّين والمرسلين

عرض القرآنُ الكريم موكبَ الإيمان الجليل، يقوده ذلك الرهط من الرُّسل، من نوح إلى إبراهيم إلى خاتم النبيين (صلوات الله وسلامه عليهم)، ويعرض السياق هذا الموكب ممتداً موصولاً، ولا يُراعى التسلسل التاريخي في العرض، لأنَّ المقصود هنا هو الموكب بجملته، لا تسلسله التاريخي، قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ مَ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاآهٌ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلًّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ۗ وَمِن ذُرّيَّتِهِ ٤-دَاوُرِدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ ۚ وَكَذَٰلِكَ نَجْزَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَ إِلْيَاسَ ۚ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَإِلْسَمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطَا ۚ وَكُلَّا فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَالِمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّتَنِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ ۖ وَٱجْتَبَيَّنَاهُمُ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُّسْتَقِيمِ ﴿ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ عَمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنُّبُوَّةَ ۚ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنَوُٰلَآءِ فَقَدُ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمَا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَفِرينَ ۞ أُوْلَآمِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۗ فِبَهُدَنهُمُ ٱقْتَدِهُ ۗ قُل لَّا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ۗ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٣-٩٠].

- وقــال تعالى ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَقُونَ ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٦٢،١٦١].



- قال تعالى ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٣]

في حديث القرآن الكريم عن موكب الأنبياء والمرسلين في الآيات الكريمة في سورة الأنعام؛ كانت التعقيبات على هذا الموكب المبارك في الذكر الحكيم في قوله تعالى:

- ﴿وَكَذَالِكَ نَجْمَزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٤].
  - ﴿وَكُلَّا فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَاكِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٦].
- ﴿وَٱجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٧].

هذه كلها تعقيبات تقرر إحسان هذا الموكب الكريم، واصطفاء الله له، وهدايته إلى الطريق المستقيم. واستعراض صورة هذا الموكب العظيم كلها تمهيد للتقريرات التي تليه: ﴿ وَلَكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَلَوَ الْمُوكِ لَتَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]؛ وهذا تقرير لينابيع الهدى في الأرض، فهدى الله للبشر يتمثل فيما جاءت به الرسل، ولا واهب سواه، لأن الله تعالى هو الذي قرره، وهدى إليه عباده.

ولو أنَّ هؤلاء العباد المهتدين حادوا عن توحيد الله، وإنحرفوا عن المصدر الذي يستمدون منه الهدى، وأشركوا في الاعتقاد أو العبادة أو التلقي، فإن مصيرهم أن يحبط عملهم؛ أي أن يذهب ضياعاً، ويهلك كما تهلك الدابّة التي ترعى نبتاً مسموماً، فتتفتح ثم تموت، وهذا هو الأصل اللغوي للحبوط.

وفي قوله تعالى: ﴿ أُوْلَا بِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنَّبُوَّةَ ۚ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَلَوُّلَا ٓ ِ فَقَدَ وَكَّلْنَا بِهَا قَوْمَا لَيْسُواْ بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٩]؛ هذا التقرير الثاني، فقرر في الأول مصدر الهداية، وقصره على هدى الله الذي جاءت به الرسل، 0

وقرّر في الثاني أنّ الرسل الذين ذكرهم؛ والذين أشار إليهم، هم الذين آتاهم الله الكتاب والحكمة والسلطان والنبوة.

إنّ لفظ كلمة (الحكم) يجيء بمعنى الحكمة، كما يجيء بمعنى السلطان كذلك، وكلا المعنيين محتمل في الآية، فهؤلاء الرسل أنزل الله على بعضهم الكتاب، كالتوراة مع موسى عَيَهِ السَّكَرُ، والزبور مع داود عَيهِ السَّكَرُ، والإنجيل مع عيسى عَيهِ السَّكَرُ، وبعضهم آتاه الله الحكمة كداود وسليمان عَليهِ مَالسَّكَرُ، وكلهم أوتي السلطان على معنى أن ما معهم من الدين هو حكم الله، وأن الدين الذي جاؤوا به يحمل سلطان الله على النفوس، وعلى الأمور. فما أرسل الله الرسل إلا ليطاعوا بإذنه، وما أنزل الكتاب إلا ليحكم بين الناس بالقسط - كما جاء في الآيات الأخرى - وكلهم أوتي الحكمة، وأوتي النبوة، وحمل دينَ الله إلى الناس، وقام عليه وآمن به، وتمسك به، وحافظ عليه، فإذا كفر بالكتاب والحكمة والنبوة مشركو العرب (هؤلاء)، فإن دين الله غني عنهم، وهؤلاء الرهط الكرام، والمؤمنون بهم، هم حسب هذا الدين (۱).

إنها حقيقة قديمة امتدت جذورها، وتفرعت أغصانها، وموكب موصول تماسكت حلقاته، ودعوة واحدة حملها رسول الله، وآمن بها، وهو تقرير يَسكب الطمأنينة في قلب المؤمن، وفي قلوب العصبة المسلمة أياً كان عددها. وإنّ هذه العصبة ليست وحدها، وإنها ليست مقطوعة من شجرة، بل إنها فرع منبثق من شجرة أصلها ثابت، وفرعها في السماء، وحلقة في موكب جليل موصولة له أسبابه بالله وهداه. والإنسان المؤمن في أي بقعة من بقاع الأرض كانت هو فرع من هذه الشجرة المتينة الضاربة بجذورها في أعماق الفطرة الإنسانية منذ أقدم الأزمنة (٢).

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢/ ١١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/ ١١٤٤.



- ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱلْذَينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَهُمُ ٱقْتَدِهُ قُل لاّ أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُلًا إِنْ هُوَ إِلّا فِي اللهِ الكرام الذين فِي الله المعلى الله الله الكرام الذين يقودون موكب الإيمان هم الذين هداهم الله، وهُداهم جاءهم من عند الله، فيه القدوة رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ومن آمن معه، فهذا الهدي وحده، وهو الذي يحتكم إليه، وهذا الهدي هو الذي يدعو إليه، ويبشر به قائلاً لمن يدعوهم: ﴿ لاّ أَسْعَلُكُمُ عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ هُوَ إِلّا فِي الله الله الله الله عند، فهو هدى الله لتذكير البشر كافة، ومن ثم فلا أجر عليه يتقاضاه، وإنما أجره على الله (١٠).

#### 💠 أولا: النبي والرسول والنبوة والرسالة:

١ - النبي في الاصطلاح: هو من بعث لتقرير شرع من قبله.

Y - الرسول في الاصطلاح: هو من بعث بشرع جديد. وعن هذا، قال الإمام الشوكاني في تعريف النبي والرسول الذي بيّن فيه الفرق بينهما؛ فالرسول: من بعث بشرع، وأُمر بتبليغه. والنبي: من أُمر أن يدعو إلى شريعة من قبله، ولم ينزل عليه كتاب، ولا بد لهما جميعاً من المعجزة الظاهرة (٢).

إذن هناك فرق بين النبي والرسول كما تبين في تعريفهما الاصطلاحيّ، فالنبي جاء لتقرير شريعة من قبله، أما الرسول فهو من اختص بشريعة جديدة، وكل رسول نبي، وليس كل نبي رسولاً.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ٢/ ١١٤٥.

<sup>(</sup>٢) فتح التقدير، الشوكاني، ٣/ ٢٦١.



#### ٣- حقيقة النبوة:

إنّ النبوة اتصال بين الخالق والمخلوق في تبليغ شرعه، وسفارة بين المالك الواحد الأحد وعبيده، ودعوة من الرحمن الرحيم تَبَارَكَوَتَعَالَ لخلقه؛ ليخرجهم من الظلمات إلى النور، وينقلهم من ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة، فهي نعمة مهداة من الله تَبَارَكَوَتَعَالَ إلى عبيده، وفضل إلهي يتفضل به عليهم، وهذا في حق المرسل إليهم، وأما في حق المرسَل نفسه فهي امتنان من الله يمنّ بها عليه، واصطفاء له من الرب من بين سائر الناس، وهبة ربانية يختصه الله بها من بين الخلق كلهم، ولا تُنال النبوة بعلم ولا رياضة، ولا تدرك بكثرة طاعة أو عبادة، ولا تأتي بتجويع النفس أو إظمائها - كما يظن من في عقله بلادة - وإنما هي محض فضل إلهيّ، واصطفاء ربانيّ، فهو جَلَوَعَلا كما أخبر عن نفسه: ﴿يَخْتَثُ مِحض فضل إلهيّ، واصطفاء ربانيّ، فهو جَلَوَعَلا كما أخبر عن نفسه: ﴿يَخْتَثُ مِحض فضل إلهيّ، واصطفاء ربانيّ، فهو جَلَوَعَلا كما أخبر عن نفسه: ﴿يَخْتَثُ

إِنَّ النبوة لا تأتي باختيار النبي، ولا تنال بطلبه، ولذلك لما قال المشركون: ﴿وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِّلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٣١]. فأجابهم الربّ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ فَى فَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَرَفَعَنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَا وَرَفَعَنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَا يَكُم عُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٢]؛ فالله تعالى هو الذي يقسم ذلك، ويتفضل به على من يشاء من الناس، ويصطفي من يشاء من عباده، ويختار من يشاء من خلقه، ما كانت الخيرة لأحد غيره، وما كان الاجتباء لأحد سواه (١٠).

<sup>(</sup>۱) كتاب النبوات، ابن تيمية، ١/ ٢٠.



وإنَّ الإيمان بالنبوة، هو الطريق المؤدي إلى معرفة الله عَنَّ ومحبته، والمسلك المفضي إلى رضوان الله وجنته، والسبيل المؤدي إلى النّجاة من عذاب الله، والفوز بمغفرته(۱).

يقول ابن تيمية: إن الإيمان بالنبوة أصلُ النجاة والسعادة، فمن لم يحقق هذا الباب اضطرب عليه باب الهدى والضلال، والإيمان والكفر، ولم يميز بين الخطأ والصواب (٢). وإنّ حاجة العباد إلى الإقرار بالنبوة أشدُّ من حاجتهم إلى الهواء الذي يتنسّمونه، وإلى الطعام الذي يأكلونه، وإلى الشراب الذي يشربونه، إذ من فقد أحدَها فقد الدنيا، أما من عُدم الإقرار بالنبوة فخسارته أشد وأنكى، إذ خسر الدنيا والآخرة عياذاً بالله تعالى. ومن حكمة الله تعالى أنه كلما كان الناس إلى معرفة شيء أحوج، جعله سهلاً ميسراً غير ذي عوج.

وإنّ حاجة الناس إلى معرفة النبوة، والإقرار بالرسول؛ وضّحها المولى جَلَوَعَلا في كتابه توضيحاً أعظم من أن يشرح في هذا المقام، إذ الشرح يطول. وهنا يقول ابن تيمية: فتقرير النبوات من القرآن الكريم أعظم من أن يُشرح في هذا المقام، إذ ذلك هو عماد الدين، وأصل الدعوة النبوية، وينبوع كلّ خير، وجماع كلّ هدى (٣).

وإن للإمام الشيخ ابن تيمية كلاماً رائعاً نفيساً يُجمل فيه ما تقدم بيانه يقول فيه: "إن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جعل الرسل وسائط بينه وبين عباده في تعريفهم ما ينفعهم، وما يضرهم، وتكميل ما يُصلحهم في معاشهم ومعادهم، وبعثوا جميعاً بالدعوة إلى الله، وتعريف الطريق الموصل إليه، وبيان حالهم بعد الوصول إليه.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ١/ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، الصلابي، ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) كتاب النبوات، ١/ ٢١، مقدمة المحقق.



- الأصل الأول: يتضمن إثبات الصفات والتوحيد والقدر، وذكر أيام الله في أوليائه، وأعدائه، وهي القصص التي قصّها على عباده، والأمثال التي ضربها لهم.
- الأصل الثاني: يتضمن تفصيل الشرائع والأمر والنهي والإباحة، وبيان ما يحبه الله وما يكرهه.
- الأصل الثالث: يتضمن الإيمان باليوم الآخر، والجنة والنار، والثواب والعقاب.

وبناء على هذه الأصول الثلاثة يكون مدار الخلق والأمر، والسعادة والفلاح موقوفة عليها، ولا سبيل إلى معرفتها إلا من جهة الرسل، فإنَّ العقل لا يهتدي إلى تفاصيلها، ومعرفة حقائقها، وإن كان يُدرك وجه الضرورة إليها، من حيث الجملة، كالمريض الذي يدرك وجه الحاجة إلى الطب، ومن يداويه، ولا يهتدى إلى تفاصيل المرض، ووصف الدواء له، وحاجة العباد إلى الرسالة أعظم بكثير من حاجة المريض إلى الطبّ، فإن آخر ما يقدّر بعلم الطبيب موت الأبدان، وأما إذا لم يحصل للعبد نور الرسالة وحياتها؛ مات قلبه موتاً لا تُرجى الحياة معه أبداً، فلا فلاح إلا باتباع الرسل(١٠).

#### ثانياً: الحكمة من بعث الرّسل:

## ١ - حاجة الخلق إليهم:

إنَّ الأنبياء والرِّسل هم صفوة الخلق، والخلق بحاجة إليهم؛ ليبلَّغوهم ما يُحبه الله ويرضاه، وما يغضب منه ويأباه، وكثير من العُصاة والمنحرفين ضلّوا في متاهات الشقاوة، هذا مع وجود الأنبياء عَلَيْهِ مَالسَّلَمُ، فكيف تكون الحال لو لم يُرسل الله تعالى رسلاً مبشّرين ومنذرين.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، طبعة دار عالم الكتب، الرياض، ١٤١٢هـ، ١٩٠/٩٦-٩٠.



فقد بُعث الرّسل يُهذبون العباد، ويخرجونهم من عبادة العباد وشهوات الدنيا وزخر فها إلى عبادة ربّ العباد، والعمل للآخرة لنيل مرضاة الله ودخول جنته بسلام، وليحرّرونهم من رقّ عبودية المخلوق إلى حرية عبادة رب العالمين، الذي أوجدهم من العدم، وسيُفنيهم بعد الوجود، ويبعثهم بعد الفناء؛ ليكونوا إمّا أشقياء، وإمّا شُعداء، ولو تُرك الناس هملاً دون إنذار وتخويف لعاشوا عيشة ضنكا في جاهلية جهلاء، وضلالة عمياء، وعادات منحرفة، وأخلاق فاسدة، وأصبحت الحياة مجتمع غاب، القوي فيهم يأكل الضعيف، والشريف فيهم يُذلّ الوضيع، وهكذا فاقتضت حكمته جَلَوَعَلا ألّا يخلق عباده شُدى، ولا يتركهم هملاً، قال تعالى: ﴿أَيُحَسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتَركَ سُدًى ﴾ [القيامة: ٣٦].

إِنَّ من رحمة الله جَلَّوَعَلا أَن مَنَّ عليهم، فبعث فيهم رسُلاً مبشرين ومنذرين، يتلون عليهم آيات ربهم، ويعلِّمونهم ما يُصلحهم، ويُرشدونهم إلى مصدر سعادتهم في الدنيا والآخرة، وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين.

### ٢ - دعوة الناس إلى عبادة الله:

إِنَّ الغاية العظمى التي أُوجد الله الخلق لأجلها، هي عبادته وتوحيده، وفعل الخيرات واجتناب المعاصي، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللهِ مَن وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ الخيرات واجتناب المعاصي، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللهِ وَيَرضاه، والذاريات: ٥٦]، فلا يستطيع الإنسان أن يعرف العبادة، من فعل ما يحبّه الله ويرضاه، وترك ما يكرهه ويأباه إلا عن طريق الرّسل الذين اصطفاهم الله من خلقه، وفَضّلهم على العالمين، وجعلهم مُبرّئين من كل عيب مُشين، ومن كل خُلُق معيب، وأيدهم بالمعجزات، وثبتهم بالحجج والبراهين، وأنزل عليهم البيّنات، والهدى، وعرّفهم به، وأمرهم أن يدعو الناس إلى عبادته وحده حقّ العبادة (١٠).

<sup>(</sup>١) كتاب النبوّات، ابن تيمية، ١/ ٢٣.



### ٣- إقامة الحُجّة على البشر بإرسال الرسل:

- قال تعالى: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعُ الرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].
  - وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبُعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].
- وقال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَآ أَهْلَكُنَاهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ ِ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَتِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَ وَنَخْزَىٰ ﴾ [طه: ١٣٤].

وهكذا، أرسل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الرّسل ليقطع دابر الكافرين، فلا يعتذروا عن كفرهم بعدَم مجيء النذير، وليعلم الله تعالى علم ظهور، وإلا فهو تعالى يعلم بالعلم الأزلي من يطيعه، ومن يعصيه، وليقيم على عباده الحجة الدامغة؛ فيَحيى من حيّ عن بينة، ويهلك من هلك عن بيان وبرهان.

# ٤ - الأنبياء هم الطريق لمعرفة العقائد الغيبية في الإيمان بالله:

لا يدرك البشر بعقولهم كثيراً من الغائبات، فهم بحاجة لمن يُعلّمهم ذلك، مثل معرفة أسماء الله جَلَّوَعَلا وصفاته ومعرفة الملائكة والجن والشياطين، ومعرفة ما أعد الله للطائعين في دار رضوانه وكرامته، وما أعد للعاصين في دار سخطه وإهانته، ولذلك فإن حاجتهم إلى من يعلمهم هذه الحقائق، ويُطلعهم على هذه المغيّبات ضرورة.

وقد امتدح الله تعالى عباده الذين يؤمنون بالغيب؛ فقال تعالى: ﴿الْمَرَ ۞ ذَلِكَ الْمَبَاتُ لَارَيْبُ فِيهُ هُدَى لِلْمُتَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ١-٣]، فلو لم يبعث الله الرّسل لما عرف الناس هذه الأمور الغيبية، ولما آمنوا إلا بما يدركون بحواسهم، فسبحان الخلّق العليم الذي مَنّ على عباده ببعثة الأنبياء والمرسلين.



#### ٥-حاجة الخلق للقدوة الحسنة:

كمّل الله الأنبياء بالأخلاق الفاضلة، وعصمهم من الشبهات والشهوات النازلة، فهم نبراس الهدى، ومصابيح الدّجى، يقتدي بهم الخلق، ويتخذون من سيرتهم وحياتهم قدوة يسيرون على منوالهم حتى يصلوا إلى دار السلام، ويحطوا رحالهم في ساحة ربّ الأنام.

والأنبياء والرُّسل: هم قدوة الأتباع والأسوة الحسنة، لمن أطاع في العبادات والأخلاق والمعاملات، والاستقامة على دين الله، ومن الآيات التي ورد فيها الاقتداء بهدي الأنبياء قوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَالْمَعَالُولُ الْقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَلُّ مِنكُم وَمِمَّا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كَفَرَنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم الْعَدَوةُ وَالْبَغَضَاةُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحَدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِن شَيْءٍ وَرَّبَنَا عَلَيْكَ تَوْكَلُنَا وَإِلَيْكَ الْبَمَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ [الممتحنة: ٤].

ومن الآيات الواردة في الأمر بالاهتداء بهدي الأنبياء، ما شرعه الله عَنْفَعَلَ في سورة الفاتحة في كل صلاة، أن ندعوه سبحانه بأن يهدينا صراطهم المستقيم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَهُ دِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَهُ دِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَصِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ وأول من يدخل في صف المنعم عليهم هم أنبياء الله تعالى وأتباعهم، وذلك لقوله تعالى بعد أن ذكر جملة من الأنبياء الكرام في سورة مريم: ﴿ أَوْلَا إِنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن ٱلنَّهُ عَلَيْهِم مِن ٱلنَّبِيِّينَ مِن ذُرِّيّة عَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ فُرِج وَمِن ذُرِّيّة عَلَيْهِم وَاللَّهُ عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهُم عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه ع

إنَّ حياة الأنبياء عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ هي الحياة المعصومة، خاصة فيما يتعلق بالعقيدة، وما أمروا بتبليغه؛ وذلك لأن الله تعالى اجتباهم واصطفاهم عن علم وحكمة،

قال تعالى: ﴿وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْتَبَيْنَا ..﴾ [مريم: ٥٥]، وقال سبحانه عن إبراهيم وإسحاق ويعقوب عَلَيْهِ مُّالسَّلَامُ: ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى الدَّارِ أَنْ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ ﴾ [سورة ص: ٤٦، ٤٧]، وقال عن نبيّه موسى عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: ﴿وَلِنْصَنَعَ عَلَى عَيْنِيَ ﴾ [طه: ٣٩]، وقال سبحانه عن علمه بمن يختار من رسله: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِيَ ﴾ [طه: ٣٩]، وقال سبحانه عن علمه بمن يختار من رسله: ﴿اللّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَهُ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]. وقال سبحانه: ﴿اللّهُ يَصْطَفِى مِنَ الْمَلْهِ وَمِنَ النّاسِ ﴾ [الحج: ٧٥].

وإن الآيات في ذلك كثيرة، والحاصل منها أنّ من اصطفاه الله عَرَّبَكً واجتباه لرسالته هم أولى بالاتّباع والاقتداء؛ وذلك لحفظ الله عَرَّبَكً لهم، وعصمته لهم من الزلل والانحراف، ولو وقع منهم الخطأ لم يُقرّوا على ذلك، فحريّ بمن هذه صفاتهم أن يُقتدى بهم، وتدرس حياتهم، ويُتعرف على هديهم، وذلك لضمان الاهتداء وعدم الانحراف، لهداية الله عَرَّبَكً وعصمته لهم؛ فيتم الاقتداء من المقتدين، وهم في غاية الاطمئنان على صحة ما يأخذونه، ويقتدون به، وسلامته من الانحراف.

### ٦- إصلاح النفوس وتزكيتها:

جاء الرّسل عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ لإصلاح النفوس وتزكيتها وتطهيرها وتحذيرها من المعصية، فهم بعثوا لدلالة الخلق على الطريق المستقيم، وإرشادهم إلى المنهج القويم، وتوجيههم نحو الأخلاق الحميدة، وتنفيرهم من المساوئ الذّميمة، فقال تعالى: ﴿هُوَ ٱلّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمْيِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُرَكِّمِهِمْ وَيُعَامِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْجِمعة: ٢].

<sup>(</sup>۱) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، دار طيبة، الرياض، السعودية، ط۲، ۱۶۱۹هـ – ۱۹۹۸م، ۳/ ۱۸.



وقد أوضح الشيخ ابن تيمية حاجة العباد إلى بعثة المرسلين في مواضع شتى من مؤلفاته وتصانيفه، ومن ذلك قوله: "الرسالة ضرورية للعباد، ولا بدّ لهم منها، وحاجتهم إليها فوق حاجتهم إلى كل شيء. والرسالة روح العالم ونوره وحياته، فأي إصلاح للعالم إذا عُدم الروح والحياة والنور؟ والدّنيا مظلمة ملعونة إلا ما طلعت عليه شمس الرسالة، وكذلك العبد ما لم تشرق في قلبه شمس الرسالة ويناله من حياتها وروحها؛ فهو في ظلمة، وهو من الأموات"، وقد قال تعالى: ﴿أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُو فُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النّاسِ كَمَن ميتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُو فُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النّاسِ كَانِ مِينَهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢]؛ فهذا وصف المؤمن، كان ميتًا في ظلمة الجهل، فأحياه الله بروح الرسالة، ونور الإيمان، وجعل له نوراً يمشي به في الناس، وأما الكافر فميّت القلب في الظلمات(۱).

وإنَّ الرسالة ضرورية في إصلاح العبد في معاشه ومعاده، فكما أنه لا صلاح في آخرته إلا باتباع الرسالة، فكذلك لا صلاح له في معاشه ودنياه إلا باتباع الرسالة، فإن الإنسان مضطر إلى الشرع، فإنه بين حركتين: حركة يجلب بها ما ينفعه؛ وحركة يدفع بها ما يضرّه. والشرع هو النور الذي يبيّن ما ينفعه ويضرّه، والشرع نور الله في أرضه، وعدله بين عباده، وحصنه الذي من دخله كان آمناً. وليس المراد بالشرع التمييز بين الضّار والنافع بالحسّ، فإن ذلك يحصل للحيوانات العُجْم، فإن الحمار والجمل يميّز بين الشعير والتراب، بل التمييز بين الأفعال التي تضرّ فاعلها في معاشه ومعاده؛ كنفع الإيمان، والتوحيد، والعدل، والبر، والتصديق، والإحسان، والأمانة، والعفة، والشجاعة، والحلم، والصبر، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وصلة الأرحام، وبرّ الوالدين، والإحسان إلى المماليك والجار، وأداء الحقوق، وإخلاص العمل لله، والتوكل عليه،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، ۱۹۹/۱۹۹-۲۰۰.

•

والاستعانة به؛ والرّضا بمواقع القدر به، والتسليم لحكمه، والانقياد لأمره، وموالاة أوليائه، ومعاداة أعدائه، وخشيته في الغيب والشهادة، والتقرّب إليه بأداء فرائضه، واجتناب محارمه، واحتساب الثواب عنده، وتصديق وتصديق رسله في كل ما أخبروا به، وطاعته في كل ما أمروا به مما هو نفع وصلاح للعبد في دنياه وآخرته، وفي ضد ذلك شقاوته ومضرتُه في دنياه وآخرته.

ولولا الرسالة لم يهتد العقل إلى تفاصيل النافع والضّار في المعاش والمعاد، فمن أعظم نعم الله على عباده وأكثرها فضلاً عليهم أن أرسل إليهم رُسله، وأنزل عليهم كتبه، وبيّن لهم الصّراط المستقيم، ولولا ذلك لكانوا بمنزلة الأنعام والبهائم، بل أسوأ حالاً منها، فمن قبل رسالة الله واستقام عليها فهو من خير البرية، ومن ردّها وخرج عنها فهو من شرّ البرية، وأسوأ حالاً من الكلب والخنزير والحيوان البهيم(۱).

وإنّ حاجة الناس إلى الرّسل لا تماثلها حاجة، واضطرارهم إلى بعثتهم لا تفوقها ضرورة، فهم في أشدِّ حاجة وأعظم ضرورة (٢)، وهذا ما وضّحه ابن تيمية بقوله: "وليست حاجة أهل الأرض إلى الرّسول كحاجتهم إلى الشمس والقمر والرياح والمطر، وكحاجة الإنسان إلى حياته، ولا كحاجة العين إلى ضوئها والجسم إلى الطعام والشراب، بل أعظم من ذلك، وأشد حاجة من كل ما يُقدّر ويخطر بالبال، فالرّسل وسائط بين الله وبين خلقه في أمره ونهيه، وهم السفراء بينه وبين عباده "(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، ۱۹/۰۰۱.

<sup>(</sup>٢) كتاب النبوّات، ابن تيمية، ١/ ٢٧.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى، ابن تيمية، ١٠١/١٩.



فاضطرار العباد إلى المرسلين لا يُعادله اضطرار، وحاجتهم إلى المبشرين والمنذرين لا تماثلها حاجة (۱). وهذه حقيقة أن دعوة الأنبياء هي دعوة خالصة لله في إفراده بالعبودية، وبأنها جاءت إلى البشر كاختبار لصدق نواياهم، وتحملهم لمهام العبودية وتوحيد الله، وتعمير الأرض، والسعي في مناكبها، للدعوة إلى الله وحده لا شريك له، وإخراج الناس من الضلالة إلى الهدى، ومن دياجير الظلام إلى أضواء الحق والإيمان.

وقال ابن قيّم الجوزيّة: "فإنه لا سبيل إلى السعادة والفلاح؛ لا في الدنيا ولا في الآخرة؛ إلا على أيدي الرّسل، ولا سبيل إلى معرفة الطّيب والخبيث على التفصيل إلا من جهتهم، ولا يُنال رضا الله البتّة إلا على أيديهم؛ وبمتابعتهم يتميّز أهل الهدى من أهل الضّلال، فالضرورة إليهم أعظم من ضرورة البدن إلى روحه، والعين إلى نورها، والروح إلى حياتها. وما ظنّك بمن إذا غاب عنك هديه وما جاء به طرفة عين، فسد قلبك، وصار كالحوت إذا فارق الماء ووُضع في المقلاة، فحال العبد عند مفارقة قلبه لما جاء به الرّسل كهذه الحال، بل أعظم، ولكن لا يحسّ بهذا إلا قلب حيّ، وما لجرح بميّت إيلام"(۱).

وإن الرّسل هم قادة للبشر يسيرون بهم عن طريق الخير، ويهدونهم إلى سبيل الرشاد، ويُجنّبونهم سُبل الغواية والضّلال، وهم قدوة للناس في أخلاقهم وعبادتهم وطريق حياتهم، وقد أمر الله سبحانه باتباعهم والسّير على طريقهم، فقال: ﴿أَوْلَتَهِكَ ٱلنَّيْنَ هَدَى ٱللّهُ أَفَهُ دَلْهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠](٣).

<sup>(</sup>١) كتاب النبوّات، ابن تيمية، ١/ ٢٧.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط ۲۸، ۱۶۱۵هـ، ۱/۱۹.

<sup>(</sup>٣) رسالة الأنبياء من شعيب إلى عيسى، عمر أحمد عمر، دار الحكمة للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٩٩٧م، ١/٧.



### ٧- تحقيق غايات عظمي ووظائف كبرى:

كلّفَ الله عَنَهَا الله عَنَهَا الأنبياء والمرسلين؛ لتحقيق غايات عظمى، ووظائف كبرى، وأهداف سامية، وإنّني أُجمل بعضها في الأمور الآتية:

### أ- دعوة الناس إلى عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه:

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

### ب- تبليغ الشريعة الربانية إلى الناس:

قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَاۤ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۖ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ۚ وَأَلَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

# ج- تبيين ما أُنزل من الدين:

قال تعالى: ﴿بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزُّبُرِ ۗ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

### د- تبشير وتحذير العباد:

يكون ذلك بدلالة الأمّة على الخير، وتبشيرهم بالثواب المعدّ إن فعلوه، وتحذيرهم من الشر، وإنذارهم بالعقاب المعدّ إن اقترفوه. فقد قال تعالى: ﴿رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ البَّعْدَ ٱلرُّسُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].



### ه- إصلاح الناس:

يكون الإصلاح بالقدوة الطيبة والأسوة الحسنة في الأقوال والأعمال، قال تعالى: ﴿ أُوْلَنَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيَهُ دَلْهُمُ الْقَتَدِةُ قُل لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا ۖ إِنْ هُوَ إِلَّا فِي اللَّهِ أَلْوَقُ حَسَنَةُ وَكُرَى لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٩٠]، وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةُ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ صَتَيْرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

# و- إقامة شرع الله بين العباد وتطبيقه:

قال تعالى: ﴿وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَيِغَ أَهْوَآءَهُمْ وَٱحْذَرُهُمْ أَنَ يَفۡتِوُكَ عَنُ بَعۡضِ مَاۤ أَنْزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۖ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَٱعۡلَمُ أَنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ۗ وَإِنَّ كَذِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٩].

# ز- شهادة الرسل على الأمم يوم القيامة:

شهادة الرّسل على أممهم يوم القيامة؛ بأنهم قد بلّغوهم البلاغ المبين، ورسالة رب العالمين، قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنَ أَنفُسِهِمً وَ وَعَنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَمُّ لُآءٍ وَ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩]. وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

فهذه بعض وظائف المرسلين، التي تزيدهم شرفاً إلى شرفهم، وفضلاً إلى فضلهم ويكفيهم فخراً أنهم يُبلّغون عن رب العالمين، فسبحان من خصّهم بهذه الرُّتبة العليّة، ومنحهم هذه الوظيفة السنيّة، واصطفاهم واختارهم من بين سائر عباده، ليقوموا بهذه الخدمة المرضيّة(۱).

<sup>(</sup>۱) كتاب النبوّات، ابن تيمية، ١/ ٢٨-٢٩.

# •

# $\Lambda$ - الاستفادة من سُنن الله في الأفراد والشعوب والأمم والدول:

إنَّ دراسة حياة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام)، تُعرِّف البشر على سنن الله عَرَّفِكَلَ في التغيير، وتُعرِّف على سنته سبحانه في الدفع والمدافعة، كما أنّها تكشف للدعاة إلى الله عَرَّفِكَلَ ذلك الصراع الطويل المرير بين الحق والباطل، وأنّ الدُوْلة والعاقبة في نهاية الأمر للحق وأهله، وهذا لا يبرُز بوضوح كما يبرز في حياة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام)، وصراعهم مع أقوامهم: بالحجة والبيان، والهجرة، والجهاد، حتى أتاهم الله تعالى بنصره وتمكينه(۱).

ومن هذا الباب صارت قصص المتقدّمين عبرة لنا، ولولا القياس واطّراد فعله وسنته، لم يصح الاعتبار بها؛ لأنَّ الاعتبار إنما يكون إذا كان حكم الشيء حكم نظيره، كالأمثال المضروبة في القرآن<sup>(۱)</sup>. ومن السُّنن التي يمكن التعرّف عليها من خلال دراسة حياة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام) ما يأتي:

- سوء عاقبة المكذبين للرسل وإهلاكهم.
  - نصره سبحانه لعباده المؤمنين.
- مداولة الأيام بين الناس من الشدة إلى الرخاء.
- زوال الأمم بسبب الترف والفساد وفشو الظلم والتجبر على الناس.
  - أنَّ البشر يتحمَّلون مسؤوليتهم في الخير والشر.
    - أنَّ انهيار الأمم وهلاكها يكون بأجل.

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) جامع الرسائل، ابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، دار المدني للطباعة والنشر، جدة، السعودية، ط٢، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٤م، ص٥٥.



- أنّ الابتلاء للمؤمنين سنة جارية.
- تقرير سنة التدافع والصراع بين الحق والباطل(١).

وسنأتي على دراستها مفصلة للاستفادة من السُّنن في قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ في هذا الكتاب بإذن الله تعالى.

٩ تعليق القلوب والأرواح بالانتظام في سلكهم، والسير في موكب الأنبياء
 والمرسلين المبارك:

لعلّ في دراسة حياة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام)، بصدق ورغبة في اتباع هديهم، سبيلاً إلى الانتظام في حزبهم، والسير في قافلتهم المباركة، ويُريد الله عَنَيْجَلَّ أَن يُلحق من اتبعهم بركبهم الميمون، وأن يحشرهم في زمرتهم، فيصدق قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتَ إِكَ مَعَ اللَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن النَّهَ عَالَيْهِم مِن النَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَت إِكَ مَعَ اللَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن النَّهَ عَالَيْهِم المناهِ وَالسَّامِينَ وَالشَّهُ عَلَيْهِم اللهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ تعالى: ﴿وَمَن يُطِع اللهُ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَت اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

نسأله سبحانه أن يفيض علينا رضاه وجنته، وأن يُنعم علينا باللحاق في هذه الصفوة المباركة؛ باتباعنا لهم، وحُبنا إياهم، وإن قَصُرت أعمالنا وأحوالنا عنهم كثيراً، فعن أنس رَعَوَلِيَهُ عَنهُ: أنَّ رجلاً سأل الرسول صَالِيَهُ عَليَهِ وَسَلَمَ عن الساعة، فقال: متى الساعة؟ قال: وما أعددت لها؟ قال: لا شيء، إلا أني أحب الله ورسوله، فقال: أنت مع من أحببت، قال أنس: فأنا أحب النبي صَالِيَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، وأبا بكر وعمر، وأرجو أن أكون معهم بحبي إياهم، وإن لم أعمل أعمالهم (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم ٦١٦٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم ٦١٦٧.

ويعلُّق الشيخ السعدي رَحْمَهُ اللَّهُ) على صفات عباد الرحمن الواردة في آخر سورة الفرقان، ورسل الله (عليهم الصلاة والسلام) أولى من توافق عليهم هذه الصفات، فيقول: "ما أعلى هذه الصفات، وأرفع هذه الهمم، وأجلُّ هذه المطالب، وأزكى تلك النفوس، وأطهر تلك القلوب، وأصفى هؤ لاء الصفوة، وأنقى هؤلاء السادة... ولله منّة الله على عباده أن بيّن لهم أوصافهم ونعت لهم هيئاتهم، وبيّن لهم هممهم، وأوضح لهم أجورهم، ليشتاقوا إلى الاتصاف بهم، ويبذلوا جهدهم في ذلك، ويسألوا الذي منّ عليهم وأكرمهم، والذي فضله في كل مكان وزمان، وفي كل وقت وأوان، أن يهديهم كما هداهم، ويتو لاهم بتربيته الخاصة كما تولَّاهم، فاللهم لك الحمد وإليك المشتكي، وأنت المستعان، وبك المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بك، لا نملك لأنفسنا نفعاً ولا ضرّاً، ولا نقدر على مثقال ذرة من الخير إن لم تيسّر ذلك لنا، فإنّا ضعفاء عاجزون من كل وجه، نشهد أنك إن وكلتنا إلى أنفسنا طرفة عين؛ وكلتنا إلى ضعف وعجز وخطيئة، فلا نثق يا ربنا إلا برحمتك وقدرتك، والتي بها حفظتنا ورزقتنا، وأنعمت علينا بما أنعمت من النعم الظاهرة والباطنة، فارحمنا رحمة تغنينا بها عن رحمة من

#### 💠 ثالثاً: خصائص الأنبياء والمرسلين:

سواك، فسبحانك ما خاب من سألك ورجاك(١١).

إنَّ الأنبياءَ (عليهم الصلاة والسلام) هم صفوة البشر وسادتهم، وهم من بني آدم لهم خصائص البشر وصفاتهم، لا يخرجون عن صفتهم البشرية، ولكنَّ الله عَنَّهَ السلام وأنعم عليهم باختيارهم رسلاً إلى الناس، وخصّهم كذلك ببعض الخصائص والصفات التي لا يشترك معهم بقية البشر فيها، وهذه

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ٣/ ٥٥٥.



الخصائص لا تخرجهم عن بشريتهم وعبوديتهم لله عَنَّوَجَلَ، قال تعالى على لسان بعض رسله في مجادلتهم لأقوامهم: ﴿قَالَتُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرُ مِّشَلُكُمُ وَوَالَكُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرُ مِثَلُكُمُ وَوَالَكِنَّ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَأْتِيكُم بِسُلُطُنِ إِلَّا بِإِذْنِ وَلَكِنَّ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَأْتِيكُم بِسُلُطُنِ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهَ قَلَيَ وَعَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

وقد تحدث بعض العلماء عن خصائص الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام)، لعلنا نعرف لهم حقهم، ونقدر لهم قدرهم، فنبذل لهم من الإجلال والتقدير، والأدب والحب والولاء والوفاء، ما يستحقونه، وما يلزم ذلك من الاتباع، والتأسي بحياتهم وهديهم. وقبل ذكر هذه الخصائص فإنه يحسن أن نُلمَّ ببعض لوازم بشرية الرّسل التي استنكرها كل قوم على نبيهم، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ ٱلنّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلهُدَى إِلّا أَن قَالُوا أَبْعَثَ ٱللّهُ بَشَرًا رّسُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٤].

وعجباً للقوم الكافرين كيف لم ينتبهوا لنعمة الله عَنْ بأن جعل الرسل بشراً من جنسهم، فجحدوا هذه النعمة، واستغربوها، مع ما فيها من اللطف والرفق بالعباد؛ حيث أرسل الله إليهم رسلاً من جنسهم؛ ليفقهوا عنهم ما يبلغونهم عن الله تعالى، ويتمكّنوا من القيام بما يُدعون إليه، ولو بُعث إلى الناس رسل من الملائكة، أو من غير جنسهم؛ لما استطاع الناس الفقه والأخذ عنهم، ولقالوا: هم من جنس غيرنا، فلا نقبل ولا نفقه عنهم، فرجع الإعراض في الأول والآخر إلى الهوى نعوذ بالله.

# 0

### ومن لوازم بشرية الرسل عليهم الصلاة والسلام:

- الاتّصاف بما تتصف به الطبيعة البشرية من كونهم جسداً يحتاجون إلى الطعام والشراب والنكاح، كما أنَّ لهم أزواجاً وذرية وآباء وأمهات وأقارب.
  - يصيبهم ما يصيب البشر من الأمراض والمكاره والسهو والنسيان والنوم.
    - يرضون ويغضبون، ويفرحون ويحزنون.
    - يتعرَّضون للابتلاء كما يتعرّض البشر؛ بل إنَّ الأنبياء أشدّ الناس بلاءً.
      - لا يعلمون الغيب إلا ما علمهم الله عَزَّوَجَلَّ.
- يقومون بأعمال البشر، والأشغال التي يمارسها البشر، كالرّعي والتجارة وصناعة السيوف والدروع وغيرها من المهن البشرية.
- ليس فيهم شيء من خصائص الألوهية والربوبية، بل هم عبيد الله تعالى، حققوا العبودية على أكمل وجه، وتبرأوا من حولهم وقوّتهم، واعتصموا بالله وحده، وفوّضوا أمورهم إليه.

ومع اشتراكهم مع البشر في صفة البشريّة، فلقد حقّقوا الكمال البشري في أرقى صورة؛ لأنّ الله عَنَّا اصطفاهم واجتباهم وربّاهم على عينه، فجاءت قلوبهم أطهر البشر قلوباً، وعقولهم أزكى البشر عقولاً وقريحة، وأخلاقهم أكمل البشر، وأزكاهم أخلاقاً، ومعرفتهم بربهم وعبادتهم له سبحانه أكمل البشر معرفة وعبودية وإيماناً، بل حتى في الصورة الظاهرة الخلفية كانوا أكمل البشر أجساماً، وأجملهم صورة، وصدق الله العظيم القائل: ﴿ اللّهَ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ وَ الأنعام: ١٢٤].

وهذه الصفات - السابق ذكرها - هي من مقتضيات البشريّة التي يشتركون مع البشر فيها، ولكنّ الله عَرَّفَجَلَّ بعلمه الشامل وحكمته البالغة، خصّ هؤلاء



الصفوة من البشر بنعمة النبوة والرسالة، وخصّهم لأجلها بصفات وخصائص تفرّدوا بها عن سائر البشر، وفُضّلوا عليهم، واستحقوا من أجلها إجلال الناس ومحبتهم إياهم وطاعتهم لهم، واتباعهم لمنهجهم وهديهم العام، ووجب على كل قوم طاعةُ نبيّهم في شريعته الخاصة بهم (۱). ويمكن إجمال هذه الخصائص التي تفرّدوا بها عن سائر البشر فيما يأتي:

## ١ - اصطفاؤهم بالوحى والرسالة:

قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَنِكِ وَمِنَ النّاسِ ۚ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّا أَنّا بَشَرُ مِتْلُكُم لُوكِي ٓ إِلَى اَنَّما ٓ إِلَه كُو إِلَه وَوَلِي اللّهِ عَلَيْهِ الله عَن الناس، مثل تكليم الله عَرَقِبَلَ، ونزول الملائكة عليهم، وتعريف الله سبحانه لهم ببعض الغيوب الماضية أو المستقبلية، أو اطلاعه سبحانه لبعضهم على شيء من عالم الغيوب الماضية أو المستقبلية، أو اطلاعه سبحانه لبعضهم على شيء من عالم الغيب، كما حصل ذلك للرسول صَالَ الله عَن وَانعم الله سبحانه بها عليهم. وهذه أكبر وأعظم صفات الأنبياء التي تفرّدوا بها، وأنعم الله سبحانه بها عليهم. وهذه الخاصية هي التي توجب على العباد طاعة أنبيائهم، وقبول ما يأتون به، ويأمرون وينهون؛ لأنه وحي من عند الله عَرَقِكَلَ أمر الأنبياء بإبلاغه للناس، وهذا بدوره يوجب على الناس توقير أنبيائهم، وتعظيم أقوالهم وتوجيهاتهم (٢٠).

# ٢ - عصمة الأنبياء:

هذه خاصيّة ثانية، انفرد بها الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام) عن البشر، وهي من لوازم الوحي والرسالة التي أكرم الله سبحانه بها من أنبياءه، فجعلهم

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣٠ /٣٠.

<sup>(</sup>٢) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٣٠.

0

معصومين فيما يبلّغونه للنّاس من العقائد والأحكام، ولو وقع أحدهم في خطأ قوليّ أو عمليّ، فمن لوازم العصمة أنَّ الله عَنَهَ لا يقرّه على هذا الخطأ في وقته، ويفيء النبيّ في ذلك بأسرع وقت؛ ويكون حاله بعد التوبة أكمل من حاله قبل وقوعه في الذنب أو الخطأ، يقول ابن تيمية وَحَمُّاللَّهُ: واعلم أنَّ المنحرفين في مسألة العصمة على طرفي نقيض، كلاهما مخالف لكتاب الله من بعض الوجوه: قوم أفرطوا في دعوى امتناع الذنوب، حتى حرّفوا نصوص القرآن المخبرة بما وقع منهم من التوبة من الذنوب، ومغفرة الله لهم ورفع درجاتهم بذلك. وقوم أفرطوا في أن ذكروا عنهم ما دلَّ القرآن على براءتهم منه، وأضافوا إليهم ذنوباً وعيوباً نزّههم الله عنها، هؤلاء مخالفون للقرآن، وهؤلاء مخالفون للقرآن، ومن التبع القرآن على ما هو عليه من غير تحريف كان من الأمّة الوسط مهتدياً إلى الصّراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيّين والصّدّيقين والشّهداء والصّالحين (۱).

والذي يعنينا هنا، هو عصمة منهجهم وهديهم؛ لأنه وحي من الله عَرَّفِكً، وهذا يكفل لسالكه السلامة من الخلل والانحراف، ويضمن له النجاة والفوز والتمكين؛ لأنه منهج معصوم لا يعتريه ما يعتري المناهج البشرية من خلل وقصور وانحراف. وينبغي قبل أن ننهي الحديث حول هذه المسألة التنبيه على مسألتين مهمّتين:

الأولى: وجوب التأدّب مع أنبياء الله عَرَّفِكَلَ، ومعرفة حقهم، وبالأخص مع من بدر منه بعض الأخطاء التي لم يقرّهم الله عَرَّفِكَلَّ عليها، بل وفقهم لتركها، والتوبة منها، حيث إنَّ هذا لا ينافي عصمتهم، ولا ينقص من قدرهم وكمالهم؛

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى، ابن تيمية، ۱٥٠/١٥.



لأن الله عَرَّقِهَلَ تاب عليهم، واجتباهم، وهداهم، ومن ذلك قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ عن نبي الله يونس عَينهِ السَّلامُ: لا ينبغي لعبد أن يقول: أنا خير من يونس بن متى (١). فالحذر الحذر من تنقصهم، وإساءة الظنّ بهم.

الثانية: الحذر من الروايات الإسرائيليّة التي يرويها كثير من المفسّرين في قصص الأنبياء في القرآن، وما في بعضها من إساءة الظن والأدب بأنبياء الله ورسله، ومنافاتها لعصمتهم، مع أنه لا أصل لها، فهي مردودة سنداً ومتناً، فجميع الأخبار الماضية لا نقبل منها في تفسير القرآن إلا ما جاء في القرآن الكريم أو السنة الصحيحة، وما سواهما فمردود ومرفوض لأنه رجم بالغيب(٢). يقول الشيخ السعدي رَحَمُ أللَّهُ: "وقد تقدم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله بالأخبار الإسرائيلية، ولو على تجويز الرواية عنهم بالأمور التي لا يجزم بكذبها، فإن معاني كتاب الله عَنْ يَجَلَّ يقينيّة، وتلك أمور لا تصدّق ولا تكذب فلا يمكن اتفاقهما(٣).

# ٣- تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم:

عن أنس رَضَالِلُهُ عَنهُ في حديث الإسراء: "والنبي نائمة عيناه، ولا ينام قلبه، وكذلك الأنبياء تنام أعينهم، ولا تنام قلوبهم "(٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم ٣٣٩٥. ويُنظر: صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٧٢م. رقم ٢٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٣٢.

٣) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب المناقب، رقم ٣٥٧٠.



وقد صحّ عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: إنّا معاشر الأنبياء تنام أعيننا، ولا تنام قلوبنا(۱)، ويَنبَني على هذه الخاصّيّة أنّ رؤيا الأنبياء حقّ ووحي يُتبّع(٢).

### ٤ - تخييرهم عند الموت:

عن عائشة رَضَالِتُهُ عَنْهَا قالت: سمعت رسول الله صَالَلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ يقول: "ما من نبي يمرض إلا خُير بين الدنيا والآخرة"(")، وسمع النبي صَالَلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ في شكواه التي قُبض فيها يقول: "مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين"(٤).

## ٥ - يُقبر النبي حيث يموت:

صحّ عنه صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قوله: "لم يُقبر نبيّ إلا حيث يموت" (٥)، ولهذا فإن الصحابة رَخَوَلِيّلُهُ عَنْهُ دفنوا الرّسول صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حجرة عائشة رَخَوَلِيّلُهُ عَنْهَ حيث قُبض (٦).

# ٦- لا تَأْكُلُ الأرض أجساد الأنبياء والمرسلين عَلَيْهِ والسَّلَمُ:

أكرم الله عَنَّوَجَلَّ أنبيائه ورُسله (عليهم الصلاة والسلام)، فمهما طال الزّمان وتقادم العهد، تبقى أجسادهم محفوظة من البكى، وهذا قد ثبت عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ في قوله: "إنَّ الله حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء "().

<sup>(</sup>۱) الطبقات، محمد بن سعد بن منيع الزهري، تحقيق: علي محمد عمر، مكتبة الخانجي للطباعة، القاهرة، ط۱، ۱۲۲۱هـ – ۱۷۱۱، ويُنظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ۱۲۱۵هـ – ۱۹۹۰م، رقم ۱۷۰۰.

<sup>(</sup>٢) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٣٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، رقم ٤٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، رقم ٤٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير، الألباني، رقم ٥٢٠١.

<sup>(</sup>٦) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٣٤.

<sup>(</sup>٧) صحيح سنن أبي داود، الألباني، دار المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ط١، =



# ٧- أحياء في قبورهم:

صحّ عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَنه قال: "الأنبياء أحياء في قبورهم يصلّون"(١)، كما ثبت عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: "مررت على موسى ليلة أُسري بي عند الكثيب الأحمر، وهو قائم يصلي في قبره"(٢).

وأمّا عن كيفية هذه الحياة، فهذا أمر غيبيّ، لا مجال للعقل فيه، فما دام أنه صح عن رسول الله عليه وسلم فيجب الإيمان به من غير تكييف، ولكن مع إيماننا بأنها حياة برزخية ليست كحياتهم التي عاشوها في الدنيا، فلا يجوز سؤالهم في قبورهم، ولا طلب المدد منهم، فإنهم لا ينفعون ولا يضرّون، قال تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ﴾ [يونس: ١٠٦].

## ٨- لا يورَثون بعد موتهم:

قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: "إِنَّا معشر الأنبياء لا نورّث، ما تركتُ مؤنة عاملي ونفقة نسائى صدقة "(٣).

والروايات التي عند الإمامين البخاري ومسلم ليس فيها: "إنّا(٤)، معشر الأنبياء" وإنما هي بلفظ: لا نورث، ما تركنا صدقة. وقال الإمام ابن حجر رَحَمُدُاللّهُ بعد شرحه لهذا الحديث: وأما ما اشتهر في كتب أهل الأصول وغيرهم بلفظ: "نحن معاشر الأنبياء لا نورث"، فقد أنكره جماعة من الأئمة، وهو كذلك بالنسبة

<sup>=</sup> ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م، رقم ٩٢٥.

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألباني، رقم ٦٢١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الفضائل، رقم ٢٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل، تح: شعيب أرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ٨٠٠٨م، رقم ٩٩٧٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، رقم ١٧٥٧.

٧٧

0

لخصوص لفظ "نحن"، لكن أخرجه النسائي من طريق ابن عُيينة عن أبي الزناد بلفظ: "إنّا معاشر الأنبياء لا نورث"(١)، أخرج الحديث عن محمد بن منصور عن ابن عُيينة، وهو كذلك في مسند الحميدي عن ابن عيينة، وهو من أتقن أصحاب ابن عيينة فيه، وأورده الهيثم بن كُليب في مسنده من حديث أبي بكر الصديق باللفظ المذكور، وأخرجه الطبراني في الأوسط بنحو اللفظ المذكور، وأخرجه الدارقطني في العلل من رواية أم هانئ عن فاطمة عن أبي بكر الصديق صَحَيَسَهُ عَنْ الله بياء لا يورثون.

قال ابن بطّال وآخرون: ووجّه ذلك - والله أعلم - أنَّ الله بعثهم مبلّغين رسالته، وأمرهم أن لا يأخذوا على ذلك أجراً، كما قال تعالى: ﴿قُل لَا أَمْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾ [الشورى: ٢٣]، وقال نوح وهود وغيرهما نحو ذلك، فكانت الحكمة في أن لا يورثوا لئلا يُظن أنهم جمعوا المال لورثتهم. وأمّا قوله تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُليَمَنُ دَاوُدَ ﴾ [النمل: ١٦]؛ حمله أهل العلم بالتأويل على العلم والحكمة وكذا قول زكريا ﴿فَهَبُ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيّا ۞ يَرِثُنِ ﴾ [مريم: ٥، ٦]، وقد حكى ابن عبد البرّ أن للعلماء في ذلك قولين: وأن الأكثر على أن الأنبياء لا يورّثون (٢).

وقال الساعاتي رَحمَهُ الله في الفتح الربّاني: قال العلماء: والحكمة في أنهم عليهم الصلاة والسلام لا يورّثون، أنهم لو ورّثوا لظُنّ أن لهم رغبة في الدنيا لوارثهم، فيهلك الظانّ، أو لئلا يتمنى ورثتهم موتهم فيهلكون، أو لأن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ كَالأب لأمته، فيكون ميراثه للجميع وهو معنى الصدقة العامة (٣).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد، إسناده صحيح، رقم ٩٩٧٣.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني،  $11/\Lambda$ .

<sup>(</sup>٣) الفتح الربّاني والفيض الرحماني، عبد القادر الجيلاني، تحقيق: الدكتور أحمد عبد الرحيم السايح والمستشار توفيق على وهبة، المكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ط١، ٢٠١٤م، ١٩٢/٥٥.



## ٩ - إعداد الله لهم وتهيئتهم لرسالاته:

أكرم الله عَنَّكِلً النبيين والمرسلين، وخصهم بمزيد عناية وتوفيق، وأخلاق عالية لم تكتمل لغيرهم من البشر، وذلك لتهيئتهم لقيادة الأمم، وسياسة الشعوب، فخصهم الله بأخلاق سامية وآداب عالية، وحِكمة بالغة، وعزائم وعقيدة صحيحة (۱).

# ل رابعاً: دين الأنبياء والمرسلين (عليهم الصلاة والسلام) واحد، ودعوتهم واحدة:

## ١ - الإيمان بالأنبياء والمرسلين من أركان الإيمان:

يُعدُّ الإيمان بأنبياء الله ورُسله ركناً من أركان الإيمان، فلا يتحقق إيمان العبد حتى يُؤمن بجميع الأنبياء، ويصدّق بأن الله تعالى أرسلهم لهداية البشر، وإرشاد الخلق، وإخراج الناس من الظلمات إلى النور، وأنّهم بلغوا ما أُنزل إليهم من ربهم البلاغ المبين، فبلّغوا الرسالة، وأدّوا الأمانة، ونصحوا الأمّة، وجاهدوا في الله حقّ جهاده.

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٣٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم ٤٨.



ورسله واليوم الآخر، ويؤمن بكل رسول أرسله، وكل كتاب أنزله(١).

ولا يتم الإنبياء من قصهم الله علينا ومنهم من لم يقصصهم، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ فَمِنَ الْأَنبِياء من قصّهم الله علينا ومنهم من لم يقصصهم، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِن قَبِيلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَم يُقصُصُ عَلَيْكَ ﴾ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِن قَبِيلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَم يُله، ونؤمن بأن الله الفوز: ٢٧]؛ قال ابن تيمية: فنؤمن بما سمّى الله في كتابه من رُسُله، ونؤمن بمحمد سوّاهم رسلاً وأنبياء، ولا يعلم أسماءهم إلا الذي أرسلهم، ونؤمن بمحمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَيْء وإيمانك به غير إيمانك بسائر الرسل؛ إيمانك بسائر الرسل: إقرارك بهم، وإيمانك بمحمد إقرارك به، وتصديقك إياه دائماً على ما جاء به، فإذا اتّبعت ما جاء به أدّيت الفرائض، وأحللت الحلال وحرّمت الحرام، ووُفقت عند الشّبهات، وسارعت في الخيرات (٢).

وقال أيضاً: من أطاع رسولاً واحداً فقط، فقد أطاع جميع الرّسل، ومن آمن بواحد منهم فقد آمن بالجميع، ومن عصى واحداً منهم، فقد عصى الجميع، ومن كذّب واحداً منهم فقد كذّب الجميع؛ لأنّ كل رسول يُصدّق الآخر، ويقول: إنّه رسول صادق، ويأمر بطاعته، فمن كذّب رسولاً فقد كذّب الذي صدّقه، ومن عصاه فقد عصى من أمر بطاعته.

# ٢- الإسلام دين الأنبياء جميعاً:

قال الله عَنَّهَجَلَّ: ﴿وَمَا ٓ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَاَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

<sup>(</sup>۱) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ابن تيمية، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، مكتبة دار البيان، دمشق، مكتبة المؤيد، الرياض، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م، ص١١٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى، ابن تيمية، ٧/ ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٨٠/١٩.



إِنَّ الإسلام هو دين الأنبياء جميعاً، فمنذ أن أهبط آدم عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ودينه الإسلام، ودعوته إلى الإسلام الذي هو الاستسلام لله عَنَّيْجَلَّ، وتوحيده وعبادته وحده لا شريك له، ثم استمر الإسلام في ذريته عشرة قرون حتى ظهر الشرك أول ما ظهر في قوم نوح، فبعث الله نبيّه نوحاً عَلَيْهِ السَّلام، ثم بعث الله عَنَّيْرَلُ رسله تَثرى، مُبلغة دين الإسلام إلى أقوامهم، كلما ظهر الشرك، وانطفأت أنوار الإسلام (۱).

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَةُ ۚ وَمَا ٱخۡتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمُ ۚ وَمَن يَكَفُرُ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [آل عمران: ١٩].

إذن، فإن دين الإسلام وتاريخ الإسلام - بمعناه العام - وجد مع وجود الإنسان على هذه الأرض، وهو دين الأنبياء جميعاً، أما الإسلام بمعناه الخاص فهو الذي بعث به محمد صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، جامعاً فيه بين الإسلام العام - الذي هو التوحيد ونبذ الشرك - وبين الأحكام الشرعية لهذه الأمة، حيث أحل لها الحلال وحرّم عليها الحرام، ووضع عنها الإصر والأغلال التي كانت على من قبلها، فجاءت شريعة كاملة ميسرة شاملة، خاتمة للشرائع، صالحة لكل زمان ومكان، وهذا معنى قوله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: "أنا أوْلى الناس بعيسى بن مريم في الدنيا والآخرة، والأنبياء إخوة لعلّات، أمهاتهم شتّى ودينهم واحد"(٢). يوضح هذا الحديث أن الأنبياء كالأبناء لأمهات شتّى وأب واحد، وذلك لاتفاقهم في التوحيد والإسلام وأصول الإيمان والأخلاق، واختلافهم في الشرائع".

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٤١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، رقم ٣٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٤٢.

0

يقول ابن تيمية رَحْمَهُ اللّهُ: وهذا الدين الإسلام الذي لا يقبل الله ديناً غيره، لا من الأولين، ولا من الآخرين، فإن جميع الأنبياء على دين الإسلام، قال تعالى عن نوح: ﴿وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَنُوجِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتَذَيكِي نوح: ﴿وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَنُوجِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمُ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتَذَيكِي بِعَايَتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَوَكَلْتُ فَأَجْعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا مَكُمْ ايونس: ١٧١] إلى قوله: ﴿وَأُمِرَتُ الْمَسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ١٧١] إلى قوله: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَأَسْلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَلَى اللهُ مَنْ مَلْهُ وَلَا اللهُ مَنْ مَلِهُ إِبْرَهِهُ مَا اللهِ وَلَا عَن إبراهيم: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلّةٍ إِبْرَهِهُ مَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ للهُ وَاللهُ لهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلْمُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ وَلِ

فالإسلام يتضمّن الاستسلام لله وحده، فمن استسلم له ولغيره كان مشركاً، ومن لم يستسلم له كان مستكبراً عن عبادته، والمشرك به والمستكبر عن عبادته كافر، والاستسلام له وحده يتضمن عبادته وحده، وطاعته وحده، فهذا دين الإسلام الذي لا يقبل الله غيره، وذلك إنما يكون بأن يطاع في كل وقت بفعل ما أمر به في ذلك الوقت، فإذا أمرنا في أول الأمر باستقبال الصخرة، ثم أمرنا ثانياً باستقبال الكعبة؛ كان في كل من الفعلين حين الأمر به داخلاً في الإسلام، فالدين هو الطاعة والعبادة له في الفعلين، وإنما تتنوع بعض صور الفعل وهو وجهة المصلى – فكذلك الرسل، وإن تنوعت الشرعة والمنهاج والوجهة



والمنسك، فإن ذلك لا يمنع أن يكون الدين واحداً، كما لم يمنع ذلك في شريعة الرسول الواحد(١).

ويقول الشيخ عمر الأشقر رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "إنَّ الرسالات التي جاء بها الأنبياء جميعاً منزلة من عند الله العليم الحكيم الخبير، ولذلك فإنها تمثل صراطاً واحداً يسلكه السابق واللاحق، ومن خلال استعراضنا لدعوة الرسل التي أشار إليها القرآن، نجد أنَّ الدين الذي دعت إليه الرّسل جميعاً هو الإسلام: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، والإسلام في لغة القرآن ليس اسماً لدين خاص، وإنما هو اسم للدين المشترك الذي هتف به كلّ الأنبياء، فنوح يقول لقومه: ﴿وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧]. والإسلام هو الدّين الذي أمر الله به أبا الأنبياء خليل الرحمن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ وَرَبُّهُ وَ أَسْلِمْ ۖ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١]، ويوصّى كل من إبراهيم ويعقوب وأبناءه قائلاً: ﴿ فَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، وأبناء يعقوب يُجيبون أباهم: ﴿نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَمْ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهَا وَحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]، وموسى يقول لقومه: ﴿ يَنْقُوم إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِأَللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓا إِن كُنْتُم مُّسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤]، والحواريُّون يقولون لعيسى: ﴿ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَٱشْهَـٰدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٦]، وحين سمع فريق من أهل الكتاب القرآن: ﴿ قَالُوَّا ءَامَنَّا بِهِ } إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ عُمْسِلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٣]، فالإسلام شعارٌ عام كان يدور على ألسنة الأنبياء وأتباعهم منذ أقدم العصور التاريخية إلى فترة النبوة المحمّدية (٢).

<sup>(</sup>۱) التحفة المهدية شرح العقيدة التدمرية، المؤلف: فالح بن مهدي آل مهدي الدوسري، مطابع الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، السعودية، ط٣، ١٤١٣هـ، ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>۲) الرّسل والرّسالات، عمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، لبنان. دار النفائس، الكويت، ط٤، ١٤١٠هـ – ١٩٨٩م، ص٢٤٣.



# ٣- أول عقيدة في الأرض هي توحيد الله:

في الحقيقة، إن أول عقيدة عُرفت في الأرض هي الإسلام القائم على توحيد الربوبية، والقيومية لله وحده، وقد بيّنت ذلك في كتابي قصة بدء الخلق وآدم عَلَيها السَّكَم، وكتابي نوح عَلَيها السَّكَم، والنَّ الحجج الدامغة والبراهين الساطعة والأدلّة الثابتة؛ ترفض كلّ ما يخبط فيه من يسمُّون "علماء الأديان المقارنة"، فهؤلاء وغيرهم من التطوّريّين الذين يتحدّثون عن التوحيد بوصفه طوراً متأخراً من أطوار العقيدة، سبقته أطوار شتّى من التعدّد والتثنية للآلهة، ومن تأليه القوى الطبيعية وتأليه الأرواح، وتأليه الشموس والكواكب. إلى آخر ما تأتي له هذه الدراسات المغرضة، والتي تقوم ابتداءً على منهج موجه بعوامل تاريخية ونفسيّة وسياسية معينة، حيث يهدف إلى تحطيم قاعدة الأديان السماوية، والوحي الإلهي، والرسالات من عند الله، وإثبات أنَّ الأديان من صنع البشر، وأنَّها من ثم تطورت بتطور الفكر البشريّ على مدار الزمان (۱).

وإنّه حينما يتقرر أنّ دعوة الأنبياء (عليهم الصّلاة والسّلام) هي دعوة واحدة، وهي الدّعوة إلى عبادة الله عَنْهَاً وتوحيده - فإننا نقصد ذلك المفهوم الشامل للتوحيد والعبادة - ألا وهو إخراج الناس من العبودية والدينونة لغير الله إلى الدينونة لله وحده بكل شمولها، وليس مجرد أن يوحد الناس بألسنتهم، أو أن يتوجهوا إلى الله سبحانه شعائر التعبد الظاهرة فقط، ثم تبقى قلوبهم ومصادر تلقيهم وتشريعاتهم إلى غير الله عَنْهَاً.

إنَّ مهمة الرِّسل في رسالتهم ودعوتهم أشمل من هذا المفهوم القاصر للتوحيد والإيمان، ولو كانت الدعوة إلى التوحيد، وبهذا المفهوم القاصر لما استحقت

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٣/ ١٨٨٢.



كلَّ هذه الجهود المضنية والتَّضحيات الباهظة من أنبياء الله عَرَّبَكَ ورُسله (عليهم الصلاة والسلام)(١).

#### ٤ - دعوة الأنبياء والمرسلين واحدة خالصة:

نقف أمام الدّعوة الواحدة الخالدة على لسان كل رسول، وفي كل رسالة دعوة توحيد العبادة والعبودية لله المتمثّلة فيما يحكيه القرآن الكريم عن كل رسول: ﴿قَالَ يَنَقُومُ اعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِن إِلَه عَيْرُهُ وَ ﴿ الأعراف: ٢٥]، ولقد كنا دائماً نفسّر "العبادة" لله وحده بأنها "الدينونة الشاملة لله وحده في كلّ شأن من شؤون الدنيا والآخرة"، ذلك أنّ هذا هو المدلول الذي تعطيه اللفظة في أصلها اللغوي، فإن "عبد" معناها: دان وخضع وذل، وطريق مُعبّد: طريق مذلّل ممهد، وعبّده: جعله عبداً؛ أي خاضعاً مذللاً، ولم يكن العربيّ الذي خوطب بهذا القرآن أوّل مرة يحصر مدلول هذا اللفظ، وهو يؤمر به في مجرد أداء الشعائر التعبُديّة، بل إنّه يوم خوطب به أول مرة في مكة، لم تكن قد فرضت بعد شعائر تعبديّة، وإنما كان يفهم منه عندما يخاطب به أن المطلوب منه هو الدينونة لله وحده في أمره كله، وخلع الدينونة لغير الله من عنقه في كلّ أمره.

إنَّ توحيد الألوهية، وتوحيد الربوبية، وتوحيد الحاكمية، وتوحيد مصادر الشريعة الإيمانية، وتوحيد منهج الحياة، وتوحيد الجهة التي يدين لها الناس، والدينونة الشاملة؛ هو التوحيد الذي يستحق أن يُرسل من أجله كل هؤلاء الرسل بحق، وأن تُبذل في سبيله كل هذه الجهود، وبأن تحتمل لتحقيقه كلّ هذه العذابات والآلام على مرِّ الأزمان، وذلك ليس لأنَّ الله سبحانه في حاجة إليه، فهو سبحانه غنيّ عن العالمين، ولكن لأنّ حياة البشر لا تصلح ولا تستقيم ولا

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٤٥.

•

ترتفع ولا تصبح حياة لائقة "بالإنسان"، إلا بهذا التّوحيد الذي لا حدّ لتأثيره في الحياة البشريّة في كلّ جانب من جوانبها(١).

من كل ما سبق، يتأكّد لنا أنَّ دين الأنبياء عَتَيهِ ما السّاد وبأنَّ دعوتهم واحدة، وبنّ العباد، ومن إنّها دعوة الإسلام، وإخراج الناس من عبادة العباد إلى عبادة ربّ العباد، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، كما أنّ هناك أموراً أخرى اتفقت عليها جميع الأديان والرّسالات ودعت إليها، ألا وهي الأخلاق والقيم التي فطر الله الناس عليها، حيث نجد الدعوة إليها والمحافظة عليها ونبذ ما يخالفها موجود في كل رسالة، وقد تضمنتها دعوة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام)، ولا يمكن أن تتغير، ولا يعتريها تبديل، ولا نسخ، مثلها مثل التوحيد وأصول الإيمان، وكذلك برّ الوالدين، وتحريم الفواحش والظلم، وقتل النفس بغير حق، والإحسان إلى اليتيم، والقسط بين الناس، وتحريم الكبر والفجر، والحثّ على الكرم والوفاء، وتحريم الغدر والخيانة (٢٠).

# ل خامساً: دعوة لوط عَيْءِالسَّلامُ إلى توحيد الله، وإفراده بالعبادة، ونَهيه عن المنكرات:

إن الذي يُطالع قصص الأنبياء في القرآن الكريم، وينظر فيما حصل بينهم وبين أقوامهم، يجد أن قضية التوحيد والدعوة إلى عبادة الله عَرَقِبَلَ، هي القضية الأصلية التي جاء بها جميع الأنبياء، فما من نبي إلا ودعا قومه إلى توحيد الله وإفراد العبودية له ونبذ الشرك، مع أنّ لكل قوم من أقوام الأنبياء منكرات أخرى، بارزة في حياتهم، أكثر من غيرها، كما في الفساد الاقتصادي عند قوم شعيب،

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، سيد قطب، باختصار، ٣/ ١٩٠٢-١٩٠٣.

<sup>(</sup>٢) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ٤٧.



وكانتشار السحر عند قوم موسى، لكن تبقى الدعوة إلى التوحيد ونبذ الشرك هي أساس الأسس في دعواتهم عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ.

وقد دعا لوط عَيْمِ السَّكَمُ قومه إلى عبادة الله، وترك الشرك، والأخلاق الذميمة، والأفعال الشنيعة، ففي سورة الشعراء بين الله عَرَقِجَلَّ، أنّ لوطاً دعا قومه إلى أن يتقوا الله عَرَقِجَلَّ، ولا شكّ أنّ أصل التقوى هو التوحيد، ونبذ الشرك بالله، قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَقُونَ ﴿ إِنْ لَكُمْ اللهِ مَنْ أَمِينُ ﴿ وَاللهِ اللهِ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١٦١-١٦٣].

وفي سورة الذاريات، بيَّن الله عَرَّقِبَلَ أن قوم لوط كانوا كفاراً بقوله ﴿فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦]، وهذا أمر واضح جلى (١).

ولا شكّ أنّ قوم لوط عَيْهِ السّكَمُ كانوا كفاراً، وكانوا يعبدون الأصنام، وقد كفروا برسول الله لوطاً عَيَهِ السّكَمُ، وقد ذكر بعض المفسرين أنّهم كانوا كفرة، وأنّه دعاهم إلى عبادة الله وحده، قال الإمام الطبري: "وأن الله أرسل لوطاً إلى أهل سدُّوم، وكانوا أهل كفر وركوب فاحشة "(٢).

وقال الإمام القرطبي في تفسيره سورة الأعراف في قول الله تعالى: "﴿بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]، وقال نظيره: ﴿بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]، في جمعكم إلى الشرك، هذه الفاحشة "(٣). وقال عند قوله تعالى: ﴿قَالُوٓا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ مُّجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]: "أي مشركين "(١). وقال ابن كثير:

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُم، فتح الرحمن عثمان، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٤٠.

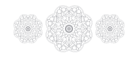
<sup>(</sup>٤) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، ص ٠ ٤.

0

"وكانوا مع هذا يكفرون بالله ويكذّبون رسولَه". وقال السعدي: "وكانوا مع شركهم قد جمعوا بين فعل الفاحشة في الذكور، وتقطيع السبيل"(١).

هذه هي أقوال أئمة التفسير واضحة وجليّة، في أنّ قوم لوط كانوا على الكفر، ويعبدون غير الله تَبَارَكَوَتِعَاكَ.

إنّ لوطاً دعا قومه للإيمان، ونهاهم عن الكفر، ودعاهم إلى التوحيد، ودعاهم إلى الخير والمعروف، ونهاهم عن الفحشاء (٢)، وقام بواجبه خير قيام، وأدّى رسالته كما ينبغي، وكان مستوعباً لدعوة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ قبل النبوة، بل إنّ قصة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ ومنهجَه في الدعوة هو الذي سار عليه لوط عَلَيْوالسَّلامُ.



<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٤٠.





#### المبحث الثالث:

## قصة لوط عَيْدِالسَّلَمْ في سورة هود والحِجْر والعنكبوت والذاريات

# 💠 أولا: تداخل قصة لوط مع إبراهيم عَلَيْهِمَاٱلتَىَلَامُ في سورة هود:

قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيـمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلَمَاۗ قَالَ سَلَمُ ۖ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْل حَنِيذِ ﴿ فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ وَآبِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ قَالَتْ يَنوَيْلَتَىٰ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَلذَا بَعْلَى شَيْخًا ۖ إِنَّ هَلذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ۞ قَالُوٓا الْتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ۖ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ وَعَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ ۞ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتْهُ ٱلْبُشْرَىٰ يُجَدِلْنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ۞ إنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُّنِيبٌ ١٠ وَ يَإِبْرَهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَلَذَأً ۖ إِنَّهُ وَقَدْ جَآءَ أَمْرُ رَبِّكَ ۗ وَإِنَّهُمْ ءَاتِيهُمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ۞ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَلذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴿ وَجَآءَهُ وَقُومُهُ و يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَّاتِ ۚ قَالَ يَلْقُومِ هَآ وُلآ مِنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ۖ فَٱتَّقُواْ اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِيٌّ أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ رَشِيدُ ﴿ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِي ٓ إِلَىٰ رُكْنِ شَدِيدِ ﴿ قَالُواْ يَنلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ ۖ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ ۚ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَآ أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ ۚ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبِ ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَّنضُودِ ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّللِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هه د: ۲۹–۸۳].



جاءت قصة لوط في سورة هود متداخلة مع قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، وقد اِحتفى القرآن الكريم بإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في طفولته، وشبابه، ورجولته، وكذلك يَستمر الاحتفاء به في مرحلة شيخوخته في موطنه الجديد، وما أسبغ الله تعالى عليه من المال، والأنعام، والمنزلة العالية عند الله تعالى، حيث تمرّ به ملائكة الربّ سبحانه مُبشرة مُخبرة، كما أنها أخبرته بالعذاب على قوم لوط الذين أسرفوا، وأجرموا، وطغوا، واعتدوا على حدود الله تعالى.

وقد أورد القرآن الكريم تفاصيل قصة إبراهيم عَينوالسَكم مع الملائكة في أربع حلقات تختلف سياقها ونظمها، وما تتضمنه من وقائع وأحداث، وردت كلها في سور مكية (۱)، وجاءت حسب ترتيب المصحف الكريم، الأولى: في سورة هود، والثانية: في سورة الحجر، والثالثة: في سورة العنكبوت، والرابعة: في سورة الذاريات. وإليك تفسير الآيات:

١ - قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلَمَا ۚ قَالَ سَلَمُ ۗ فَمَا لَبِتَ
 أَن جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ ﴾ [هود: ٦٩]:

أ- ﴿وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ ﴾ [هود: ٦٩]؛ الواو: واو عطفِ قصةٍ على قصة، أو واو استئناف.

واللام: الموطّئة للقسم، وقد: للتحقيق، وخاصة إذا دخلت على الماضي، وهي كذلك هنا.

والمجيء: القدوم من قريب. والإتيان: القدوم من بعيد. والملائكة أو الرسل التي جاءت إبراهيم جاءت من بعيد، فلمَ عبّر بالفعل المفيد القرب وهو (جاءت)؟ لأنَّ البعيد في مقياسنا قريب في مقياس الله تعالى. وهل كانت

<sup>(</sup>١) صناعة الحوار، حمد عبد الله سيف، ص١٦٥.



الرسل ملكاً واحداً، أم مجموعة من الملائكة؟ (١) تدلنا كلمة: ﴿رُسُلُنَا ﴾ [هود: ٦٩] أنهم كانوا ثلاثة فأكثر (٢)، وهناك خلاف بين العلماء في العدد.

والمراد بـ ﴿رُسُلُنَا ﴾ [هـود: ٢٩]: الملائكة، قال تعالى: ﴿أَللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائكة الْمَلَيْكِ وَالمِلائكة اللّهَ وَمِنَ النّاسِ ۚ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥](٣). والملائكة خلق من مخلوقات الله تعالى، بل هي من المخلوقات العظيمة، ولقد كثر ذكر الملائكة في القرآن الكريم، ووجب علينا الإيمان بهم، وهذا ركن من أركان الإيمان الستّة.

وإن الملائكة هم أجسام لطيفة، أعطاها الله تعالى القدرة على التشكّل بأشكال مختلفة، وخُلقت من نور، وهم لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون، لهم وظائف متعدّدة أمرهم الله بالقيام بها.

وذَكر القرآن الكريم صفات اتصفت بها الملائكة، فمنها الخِلقية: كالأجنحة العظيمة، فمنها الخِلقية: كالأجنحة العظيمة، فمنهم من يملك جناحين أو ثلاثة أو أربعة، وقد قال تعالى: ﴿ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَ كَةِ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ أَيَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَاءً إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١].

والملائكة لا يوصفون بالذكورة ولا الأنوثة، ولا يأكلون ولا يشربون. ومن صفاتهم الخُلقية: الاستحياء (٤)، فقد قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة "(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٤/ ٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المسائل العقدية في حوارات إبراهيم عَلَيْوَالسَّلَامُ في القرآن الكريم، تهاني إبراهيم عبد الرحمن، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة النيلين، الخرطوم، السودان،١٤٣٩هـ - ٢٠١٨م، ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، رقم ٢٤٠١.



# وقد تمثلت صفات الملائكة التي اقترنت بقصة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ في ثلاث صفات، ألا وهي:

## - القدرة على التشكّل:

خلق الله الملائكة من نور، ومنحهم قدرة على التشكّل بأيّ هيئة، وهذا يظهر جليّاً في مجيء الملائكة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ على هيئة بشر ولم يعرفهم في بداية الأمر، فقد أتت على صورة بشر، فنكرهم حين قدّم لهم الطعام فلم يأكلوا منه، فكشفت الملائكة عن حقيقة الأمر، كما سيأتي بيانه بإذن الله تعالى.

## - لا يأكلون ولا يشربون:

من صفات الملائكة أنّها لا تأكل، كما أخبر الله تعالى عنهم في معرض حوار الملائكة وإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، فإنه قدّم لهم من الطعام العجلَ الحنيذ، فلم تصل أيديهم إليه، واتّفق العلماء على أن الملائكة لا تأكل ولا تشرب(۱).

#### - وظائف الملائكة:

ولا ننسى أن للملائكة وظائف عدة نطق بها القرآن الكريم والسنة وهي كثيرة، ومن الوظائف التي وردت في قصة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ؛ تقديم البشارة، وإرسال العذاب، ونصرتهم لعباد الله المؤمنين، كما سيأتي بيانه في محلّه بإذن الله تعالى.

وفي قوله: ﴿إِبْرَهِيمَ ﴾ [العنكبوت: ٣١]: هذا الرسول العظيم خليل الله، وثاني أعظم رسل الله بعد خاتم النبيين، وهو أبو الأنبياء، فهو عظيم المنزلة عند الله، وعند الأمم كلها(٢).

<sup>(</sup>١) المسائل العقدية في حوارات إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في القرآن الكريم، ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٥٧.



و ﴿ بِاللَّهُ مَرَىٰ ﴾ [العنكبوت: ٣١]: الباء متعلقة بـ (جاءت). والبشرى الخبر السارّ الذي يكون في المستقبل قريباً أم بعيداً. والباء: للمصاحبة؛ لأنّهم جاؤوا لأجل البشرى، فهي مصاحبة لهم كمصاحبة الرسالة للمرسَل بها(١).

وقال الشنقيطيّ: "لم يُبين هنا ما المراد بهذه البشرى التي جاءت بها رسل الملائكة إبراهيم، ولكنّه أشار بعد هذا إلى البشارة بإسحاق ويعقوب، كما في قوله تعالى: ﴿وَالْمُرَاتُهُو قَابِمَةُ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ قوله تعالى: ﴿وَالْمُرَاتُهُو قَابِمَةُ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَهَا لِلأم والأب، كما يدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿وَبَشَرْنَهُ بِإِسْحَقَ نِيتًا مِنَ الصّلِحِينَ ﴾ [الصافات: ١١٢]، وقوله تعالى: ﴿قَالُواْ لاَ تَوْجَلُ إِنّا نُبَشِّرُكَ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وقوله تعالى: ﴿قَالُواْ لاَ تَوْجَلُ إِنّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الحجر: ٥٣].

وقيل البشرى هي إخبارهم له بأنهم أرسلوا لإهلاك قوم لوط، وعليه فالآيات مبينة لها، كقوله هنا في السورة: ﴿قَالُواْ لَا تَخَفُ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]، وقوله: ﴿قَالُواْ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ مُّجْرِمِينَ ﴿ إِلّا ءَالَ لُوطٍ إِنّا لَمُنَجُّوهُمْ وقوله: ﴿قَالُواْ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ مُجْرِمِينَ ﴿ إِلّا ءَالَ لُوطٍ إِنّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٨، ٥٩]، وقوله تعالى: ﴿قَالُواْ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ مُجْرِمِينَ ﴾ والذاريات: ٣٦، ٣٣]، وقوله تعالى: ﴿وَلَمّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِاللّهُ مُولِي وَالنَّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَاذِهِ الْقَرْيَةِ ﴿ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظَالِمِينَ ﴾ والظاهر القول الأول. وهذه الآية الأخيرة تدلّ عليه؛ لأنَّ فيها والعنكبوت: ٣١]، والظاهر القول الأول. وهذه الآية الأخيرة تدلّ عليه؛ لأنَّ فيها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٤١٥هــ – ١٩٩٥م، ٣/ ٢٩–٣٠.



التصريح بأن إخبارهم بإهلاك قوم لوط بعد مجيئهم بالبشرى؛ لأنّه مرتب عليه بأداة الشرط التي هي ﴿وَلَمَّا ﴾ [العنكبوت: ٣١] كما ترى(١).

ويقول الله تعالى في كتابه: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةِ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهاً ﴾ [النساء: ٨٦]. وهكذا استقبل إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ رسلَ الله عَنَّيْجَلَّ، والآية تدلّ على أن السّلام هو تحية الإسلام، وهو تحية الملائكة أيضاً، وكذلك أخبر الله أنّها تحيتهم لعباده المؤمنين في الآخرة في آيات عديدة من كتابه العزيز، كقوله في سورة الرعد: ﴿ وَالْمَلْنِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُم فَ فَيْعَم عُقْبَى اللّه الزمر أيضاً: ﴿ وَسِيقَ اللّه يَنْ النَّقَواْ رَبَّهُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم فَاذَخُلُوها حَلَيْهِ عَلَيْكُم عَلَيْكُم فَاذُخُلُوها حَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٢٧] (٣).

ج- ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيذِ ﴾ [هود: ٢٩]؛ والعجل: هو ولد البقر (١٠). فلم يمكث إبراهيم عَلَيْوَالسَّلَامُ طويلاً حتى جاءهم بعجل مشوي، وقد عبَّر عن العجل في سورة الذاريات بقوله تعالى: ﴿ فَرَاعَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَلَيْهِ اللَّهِ مِينِ ﴾ [الذاريات: ٢٦]؛

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ۳/ ۲۹-۳۰.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص٧٥٨.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني بين الآباء والأبناء، عماد زهير حافظ، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ١١/ ٥٥٥.



فهو سمين وهو حنيذ (۱). وإن الحنيذ المشوي على الحجارة المحمّاة في حفرة من الأرض، وهو من صنيع أهل البادية، يُقال: حَنَذ الشاةَ يحنِذها حنْذاً: شواها بهذه الطريقة، فهي حنيذ (۲).

إنَّ تقديم إبراهيم عَلَيه السَّلامُ عجلاً مشوياً ناضجاً لهم فورَ دخولهم عليه؛ دليل على كرمه، ومبالغة في إكرامه لهم، فكان يكفيه أن يُقدّم لهم شيئاً من اللحم، أو يقدم لهم خروفاً، أمّا أن يقدم لهم عجلاً، فهذا لا يصدر إلا عن رجل كريم (٣). وإن الضيافة من مكارم الأخلاق، ومن آداب الإسلام، ومن خُلق الرسل والنبيين والصالحين (٤).

وقال ابن كثير: وقد تضمنت هذه الآية آداب الضيافة من وجوه كثيرة (٥)، منها:

- من الضيافة حسن استقبال الضيف.
- المبادرة إلى إعداد الطعام دون أن يسألهم عن شأنهم.
- التعبير في قوله: ﴿فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ﴾ [هود: ٦٩] يدلُّ على سرعة مبادرة الخليل إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ إلى إعداد الطعام لضيوفه الكرام.
- إعداد الطعام استغرق وقتاً قصيراً، رغمَ أنَّ الطعام الذي أعدَّه وقدمه هو عجل سمين لذيذ حنيذ مشوي على الحجارة المحمَّاة؛ وفي هذا ما يدلِّ على إكرام إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ لضيفانه وحفاوته بهم، حيث قدم لهم أفضل ما عنده (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، ١/ ٤١٩.

<sup>(</sup>٤) شرعة الله للأنبياء، محمد مصطفى الزحيلي، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم/ تفسير ابن كثير، ٤/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٦) المرأة في القصص القرآني، أحمد الشرقاوي، دار السلام للطباعة، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م، ١/ ١٦٢.



ولذلك سُمّي إبراهيم عَلَيه السّكم "أبو الضيفان"؛ فهو أوّل من أضاف الضيف؛ ولشهرته بالكرم، ومن كرمه أنّه يأتي بالطعام الكثير للعدد القليل. وهذا الكرم ليس من الإسراف، فالطعام الزائد، يؤكل من أهل البيت، أو يوزّع على الفقراء (١).

ومن أدب الضيافة، تقريب الطعام إلى الضيوف، والملاطفة في الكلام، كقوله في سورة الذاريات: ﴿أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٧](٢).

٢- قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]:

إنَّ الارتباط ظاهر ووثيق بين الآية السابقة التي فيها أحضر إبراهيم الطعام لضيوفه، وبين هذه التي لم يمد الضيوف فيها أيديهم إلى الطعام، فتوجس منهم إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ.

أ- ﴿ فَلَمَّا رَءَا آَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ ﴾ [هود: ٧٠]:

﴿فَلَمّا ﴾ [هود: ٧٠]: فاء التعقيب متصلة بـ (لما) المقيدة لأول حدث الشيء. وهنا لما رأى أيدي الضيوف، وهو لا يعلم أنهم ملائكة؛ رآها لا تمتد إلى الطعام، وعبّر بـ ﴿لَا تَصِلُ إِلَيْهِ ﴾ [هود: ٧٠] عوضاً عن لا تمتد، فهي لن تصل إذا لم تمتد. وكأنّي ألمح أنّ تعبير لا تصل، يفيد تقريب الطعام الدالّ على الإكرام بحيث لا يحتاج الضيف إلى مدّ يده، وإنما هي من المفروض أنّها واصلة إلى الطعام؛ لقربه أو شدة قربه. ومعنى ﴿نَكِرَهُمُ ﴾ [هود: ٧٠] إما استنكر فعلهم، أو شعر

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) الأحاديث الصحيحة من أخبار وقصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، إبراهيم محمد العلي، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٩٩٥م، ص٦٤.



بوِحشة من فعلهم، أو شعر بغرابةِ سلوكهم، فالضيف الذي لا يتناول طعام المضيف أمره غير مريح، بل مخيف(١).

ب- و لأنَّ من تقاليد أهل البدو وأهل الريف، أنهم يتحرِّجون من خيانة من أكل معه طعاماً، فإذا امتنعوا عن طعام أحد، فمعنى هذا أنهم ينوون به شراً، أو أنهم لا يثقون في نيّاته لهم (٢)، ولذا قال بعده:

﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ [هود: ٧٠]؛ أيّ شعر منهم، أو نحوهم بشيء من الخوف والتحسّب والظن والتوجس والخيانة والخوف (٣).

ج- ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفُ ﴾ [هود: ٧٠]؛ لاحظ الضّيوف تخوّف إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ منهم، فأرادوا طمأنينته، وأخبروه عن طبيعتهم ليطمئن؛ إنّهم لم يأكلوا عنده، لأنهم ملائكة، والملائكة لا يأكلون الطعام، فلا يخف (٤).

د- ﴿إِنَّا أُرْسِلْنَآ إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]:

﴿ إِنَّا ﴾ [هود: ٧٠]: توكيد من شأنه أن يُذهب الروع عن إبراهيم ويزيل التوجس والخوف من توقع نية السوء من قبل هؤلاء نحوه.

﴿ أُرْسِلْنَا ﴾ [هود: ٧٠]: أصل الإرسال الإطلاق، وهو دون البعث في القوة فيما أرى، وغايتنا أعنى قوم لوط (٥٠).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٤/ ١٩١٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، ١/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٠.



﴿ إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]: (إلى) للغاية؛ أي هم وجهتنا وغايتنا، قوم لوط الشاذين الكافرين لإهلاكهم ودمارهم (١٠).

وإن الدروس والفوائد في الآية الكريمة تتلخص بــ:

- دقّة التعبير في قوله تعالى لا تصل بدل لا تمتد.
- كل كلمة لها معنى وإيحاء وظلال وإيماءات، هذا هو القرآن الكريم.
  - الرسل بشر يعتريهم ما يعتري البشر من خوف وحزن وألم.
- حسب تقاليد البدو، فإن الذي لا يأكل الطعام عند مضيفه أمره مريب، أو أنه يريد شراً، أو أنه لا يثق بنية مضيفه (٢).

هذه القصة وقعت بعد هجرة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ من أرض الكلدانيين مسقط رأسه في العراق، وإقامته في أرض كنعان في الأرض التي بارك الله فيها للعالمين.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَٱمْرَأَتُهُ وَ قَابِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ
 يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]:

ما زلنا في مشهد ضيوف إبراهيم من الملائكة، وفي هذه الآية يتحدث عن إمرأة النبي الكريم، وهي قائمة لخدمة الضيوف مع زوجها الرسول عَلَيْوالسَّكُمُ فالصَّلة عروة وثقى (٣).

أ- ﴿وَٱمۡرَأَتُهُۥ قَآبِمَةُ فَضَحِكَتْ ﴾ [هود: ٧١]؛ الواو عاطفة أو استثنائية والجملة مبتدأ وخبره.

<sup>(</sup>١) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، ١/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٦٢.



و ﴿ وَالْمَرَأَتُهُ ﴾ [هود: ٧١]: أي: امرأة النبي الكريم إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ. وعبّر بالمرأة دون لفظ الزوج لأنّ المقام لا يقتضي إلا بيان موقف معين؛ وهو خدمة الضيوف (١٠).

و ﴿ قَالَبِ مَةٌ ﴾ [هود: ٧١]: واقفة على خدمة زوجها وضيوفه (٢٠). قال ابن الجوزي: واختلفوا أين كانت قائمة على ثلاثة أقوال:

- أحدها: وراء الستر تسمع كلامهم، قاله وهب.
- والثاني: كانت قائمة تخدمهم، قاله مجاهد والسديّ.
- والثالث: كانت قائمة تصلى، قاله محمد بن اسحاق (٣).

﴿فَضَحِكَتُ ﴾ [هود: ٧١]: الفاء تفريعيّة. وضحكت، بمعنى تبسمت تبسم الضحك، وإنما ضحكت للخير العظيم الذي يُفرح قلب كل مؤمن بهلاك الظالمين والمجرمين(٤).

وذكر أبو جعفر الطبري سبب ضحك سارة زوج إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ ولخص أقوال العلماء، ثم رجع بعد ذلك فقال: "ضحكت تعجباً من أنها وزوجها يخدمان ضيفانهم بأنفسهما؛ تكرمةً لهم، وهم عن طعامهم ممسكون، لا يأكلون".

وقال آخرون: بل ضحكت تعجّباً من غفلة قوم لوط عَلَيْوَالسَّلامُ، ومما سيأتيهم من العذاب.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) التدبر والبيان في تفسير القرآن بصحيح السنن، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، مكتبة مشكاة الإسلامية، لبنان، ١٤٣٥هـ – ٢٦٩/١٥،

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٢.



وقال آخرون: بل ضحكت لما رأت ما بزوجها إبراهيم من الرَوع. وقال آخرون: بل ضحكت حين بُشّرت بإسحاق تعجّباً من أن يكون لها ولد على كبر سنّها وسنّ زوجها.

وقال آخرون: بل ضحكت سروراً بالأمن منهم لما قالوا لإبراهيم: ﴿لَا تَخَفْ ﴾ [هود: ٧٠]، وذلك أنه قد كان خافهم، وخافتهم امرأته كما خافهم إبراهيم، فلما أمنت ضحكت، فأتبعوها بالبشارة بإسحاق.

ويقول الطبري: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب، قول من قال ضحكت: لأنّها عجبت من غفلة قوم لوط عما أحاط بهم من عذاب الله وغفْلتهم عنه. ثم يقول الطبري: قلت: هذا القول أولى بالصواب؛ لأنّه ذكر - أي العذاب - عقب قولهم لإبراهيم عَينوالسَّلَمُ: ﴿لَا تَخَفُ إِنّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠]؛ فإذا كان ذلك كذلك، وكان لا وجه للضحك والتعجب من قولهم لإبراهيم ﴿لَا تَخَفُ ﴾ [هود: ٧٠]، كان الضحك والتعجب إنما هو من أمر قوم لوط(١٠).

وقال ابن عاشور: ضحكت سارة من تبشير الملائكة لإبراهيم عَلَيْوالسَّلام، وكان ضحكها ضحك تعجب واستبعاد(٢).

وقال الخالدي: كانت امرأة إبراهيم سارة رَضَّالِلُهُ عَهَا واقفة قائمة على خدمة ضيوف زوجها، والترحيب بهم، واطمأنت لمّا علمت أنهم ملائكة، ولما سمعت بمهمتهم في إهلاك قوم لوط ضحكت وسُرَّت بذلك.

إنَّها تعلم من هم قوم لوط، وتسمع عن كفرهم وضلالهم، وتسمع عن انحرافهم وشذوذهم، وتسمع عن إتيانهم الرجال وارتكابهم اللواط، وكم ساءها

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري "جامع البيان في تأويل القرآن"، ١٥/ ٣٩٠-٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، ١١٩/١٢.

ذلك منهم، وكم تمنّت تدميرهم وتعذيبهم وهلاكهم، والآن حلَّ بهم أمر الله تعالى، وها هي الملائكة في طريقها إليهم لإهلاكهم، وبعد قليل سيُدمّرون؛ لذلك ضحكت سارة العجوز العقيم المؤمنة، وفرحت وسُرَّت بذلك، فضحكها ضحك حقيقي، يقوم على الفرح والسرور.

ولا نورد هنا الأقوال السخيفة التي تحمل الضحك على الحيض، ولا نناقش القول المتهافت الذي يقول: إنَّ ضحك سارة هو حيضها، وهي واقفة، ومجيء العادة الشهرية لها بعدما بلغت سن اليأس، فهذا لا يستحق مناقشته وإظهار بطلانه(۱).

# ب- ﴿فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَّاءِ إِسْحَقَ يَغْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]:

﴿فَبَشَّرَنَهَا ﴾ [هود: ٧١]: هي ضحكت لبشرى، فأردفتها الملائكة ببشرى أخرى، وهي الولد، ولم يكتف السياق القرآني بالتبشير به، بل سماه: ﴿فَبَشَّرُنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءٍ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]، فالملائكة إذن بشرت امرأة إبراهيم بولد، وذكرت اسمه أنه مسمى بهذا الاسم من عند الله: إسحاق (٢١)، ومعنى إسحاق "الضاحك" بالعبرية، أو الذي يضحك (٣).

وبشارتها الثالثة ضمن البشرى الثانية؛ وهي أن هذا المبشر به سيولد له مبشرٌ به أيضاً، وهو يعقوب الذي جاء عقب به أيضاً، وهو يعقوب الذي جاء عقب إسحاق، والذي سيعقب الأسباط الذين سيكونون شعب بني إسرائيل (٤).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، ١/ ٤٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) موسوعة نساء الأنبياء (أمهات وزوجات وبنات الأنبياء من آدم إلى الرسول صَمَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، إسماعيل حامد، مكتبة النافذة، الجيزة، مصر، ط١، ٢٠١١م، ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٣.



قال ابن كثير في الآية: ﴿فَبَشَّرُنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ١٧]؛ أي: بولد لها يكون له ولد وعقب ونسل، فإن يعقوب ولَدُ إسحاق، كما قال في آية البقرة: ﴿أَمُ كُنْتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهَا وَحِدًا وَنَحْنُ لَهُو بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِهُمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهَا وَحِدًا وَنَحْنُ لَهُو بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِهُم وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهَا وَحِدًا وَنَحْنُ لَهُو مُسْامِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]، ومن هنا نستدل بهذه الآية على أنَّ الذبيح إنما هو إسماعيل عَيْبُالسَّلَامُ ، وأنه يمتنع أن يكون إسحاق؛ لأنَّه البشارة وقعت به، وأنه سيولد له يعقوب الموعود بوجوده، ووعْد الله حقُّ لا خُلْف فيه، فيمتنع أن يؤمر بذبح هذا والحالة هذه، فتعين أن يكون إسماعيل، وهذا من أحسن الاستدلال وأصحه وأبينه، ولله الحمد (١).

وقد بينت الآية أنَّ الملائكة لم تبشر سارة عَلَيْهَا السَّلامُ بالولد فحسب، بل بشرتها بولد الولد، أي بالأحفاد، وهذا عزّ الكرم، وغاية المنح، ودليل الجود؛ لأنَّ الذي هو أعزّ من الولد؛ هو ولد الولد كما يقول الناس في المثل السائر (٢).

ويعدُّ إسحاق عَلَيْهِ السَّلَامُ من بين الأنبياء الذين اختار لهم ربنا تعالى أسماءهم، فجاء هذا النبي وأمّه عاقر وأبوه شيخ كبير، وكان مع تقدم أمّه في السن من الاستحالة أن ينجباه، لولا تدخّل قدرة الله المطلقة، ورحمته الواسعة، ومشيئته النافذة، وحكمته البالغة، ليس هذا فقط؛ بل إنَّ الله تعالى قد وصفه عَلَيْهِ السَّلَامُ بأنه غلام عليم، وأنه سوف يكون نبيًا من الصالحين "".

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم/ تفسير ابن كثير، ٤/ ٢٦٥-٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) ملة أبيكم إبراهيم، عبد الستار كريم المرسومي، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) ثمانون شخصية مشهورة في القرآن الكريم، حنفي المحلاوي، دار النشر للجامعات، ٢٠١٣م، ص٥٥.

0

إِنَّ نبيّ الله إسحاق عَلَيْهِ السَّلَمُ جاء بمعجزة إلهية، حيث ولدته أمه، وهي عجوز عقيم، وجعل الله تعالى في ذريته أنبياء بني إسرائيل، وله الفضل ولابنه يعقوب، من بعد الله تعالى، في تواجد الأمة اليهودية، وبني إسرائيل، ومع ذلك قد نال هؤلاء القوم الظالمون منهما، حيث أنزلوهما منازل سيئة ومشبوهة فيما قالوا، وكتبوا عنهما في التوراة المزوَّرة، بل وشمل هذا التزوير والافتراء على الله تعالى معظم أنبياء بني إسرائيل أو كلّهم. وللأسف، فإنَّ من لم يشمله هذا التزوير والتقوّل عليه بالأكاذيب، ناله التعذيب والقتل (۱).

وقد أشار القرآن الكريم إلى تلك الأفعال المشينة من جانب بني إسرائيل تجاه أنبيائهم، مع أنَّ الله تعالى قد كرّم هؤلاء الأنبياء ووصفهم وصفاً حميداً، كما أثنى عليهم وعلى ما قاموا به من مهام تجاه قومهم من بني إسرائيل؛ لأجل هدايتهم وإعادتهم إلى الصراط المستقيم، ومن بين هؤلاء الذين حدَّثنا عنهم كتاب الله، إسحاق ويعقوب عَلَيْهِمَا السَّلَمُ (٢).

٤ - قال تعالى: ﴿قَالَتْ يَنَوَيْلَتَى ٓ ءَالِّهُ وَأَنَا عَجُوزُ وَهَلَذَا بَعَلِي شَيْخًا ۚ إِنَّ هَلَذَا لَشَىءٌ
 عَجيبٌ ﴾ [هود: ٢٧]:

بُشرت امرأة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ بالولد في الآية السابقة، وتُسجّل هذه الآية ردّة فعلها على تلك البشرى، وأنّه كان الاندهاش الذي أطلق صيحتها.

أ- ﴿قَالَتَ يَوَيْلَتَى ﴾ [هود: ٧٧]؛ قالت امرأة إبراهيم مُعبرة عن استغرابها ودهشتها ومفاجأتها: ﴿يَنَوَيْلَتَى ﴾؛ يا للنداء، والمنادى (الويل) مضافاً إلى ياء المتكلم، وزيدت التاء للتقوية، وتحولت الياء إلى ألف مقصورة: ﴿يَنَوْيُلَتَى ﴾ [هود: ٧٧]،

<sup>(</sup>١) ثمانون شخصية مشهورة في القرآن الكريم، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٦٥.



فكأنها تنادي الويل للحضور، وهو تعبير غير مقصود معناه حرفياً، وإنما هو تعبير عن منتهى التعجيب والاستغراب(١).

﴿يَنُويَلَتَى ﴾ [هود: ٧٧]: كلمة تستعمل عند وقوع الداهية العظيمة، والمراد بها التّعجب لا الدّعاء، وقد جاءت في سياق النّداء، وكأنها تتصوّر الويل غير حاضر، فنادته كالذي يَعقل، وذلك على سبيل الاستعارة المكنية. لقد صورت الآية الكريمة دهشتها وتعجبها الشديدين من وقوع هذه المفاجأة، وذلك من خلال أسلوب الندبة في ﴿يَنُويَلُتَى ﴾ [هود: ٧٧](٢).

ب- ﴿ وَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ ﴾ [هود: ٧٧]؛ الهمزة الأولى للاستفهام التعجبي أو الإنكاري، ثم الفعل (ألد)، فمقتضى البشرى بالولد أن تحمل وأن تلد، وهذا في عادات البشر غير مألوف، ولا معهود، ولا متوقع، ومن هنا جاءت الدهشة، وجمعت الكلمة القرآنية همزتين متتاليتين مع صعوبة نطقهما؛ لتدلّل بجمعها على معناها من صعوبة تصور الموقف.

﴿وَأَنَا عَجُوزٌ ﴾ [هود: ٧٧]؛ الواو للحال، والمبتدأ والخبر بعدها في محل نصب حال، ومن يدخل تحت هذا الوصف كبير السنّ، لكن بلا تحديد سن معينة، فهل هو من سنّ الستين مثلاً أو قبلها أو بعدها؟ هذا يحدده العرف أكثر مما تحدده اللغة، لكنّ اللغة وضعته للكبير والكبيرة كالشيخ والشيخة (٣).

ج- ﴿وَهَلَذَا بَعُلِي شَيْخًا ﴾ [هود: ٧٧]؛ الواو للحال أو للعطف، وهذا اسم إشارة للقريب لتعيينه، واستخدام لفظ ﴿بَعُلِي ﴾ [هود: ٧٧] دون زوجي فيها دقّة شديدة؛

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) صناعة الحوار، حمد عبد الله السيف، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٣٦٥.

1.0

لأنّ البعل هو الذي يقوم بأمر المبعول، ولا يحُوِجُه لأحد، فالبعل هو الزوج الذي يقوم على أمر زوجته، فلا يحوجها إلى غيره في أي شيء من الأشياء(١).

و ﴿ شَيْخًا ﴾ [هود: ٧٧]: حال، أو الجملة كلها في موضع حال، والشيخ: هو الكبير السنّ دون تعيين، وللعرف الاجتماعي واللغوي دوره في تعيين وتحديد السن (٢).

ويقال: إنّها كانت في سنِّ التسعين، وكان إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في سنِّ المئة والعشرين، والله أعلم (٣).

د- ﴿إِنَّ هَاذَا لَشَىء مَجِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]؛ إن: للتوكيد، وللإشارة إلى غرابة الأمر ووقعه عليها. ﴿هَاذَا ﴾: للمرة الثانية بعد ﴿وَهَاذَا بَعْلِي ﴾ [هود: ٧٧]؛ لتعيين الشيء المتحدث عنه واستحضاره بتمامه، وفيه - قبل أن نصل إلى كلمة عجيب رائحة التعجّب(٤).

﴿لَثَنَيْءٌ ﴾ [هود: ٧٧]: اللام لمزيد التأكيد، فتأمل كيف مُلئ النصّ بالمؤكدات على قصره؛ لتوكيد غرابة الأمر وعجيب شأنه. وكلمة شيء مطلقة عامة تطلق على كل شيء، حتى الأشياء المعنوية مثل هذا الأمر.

﴿عَجِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]: مُتعجّب منه، مستغرب وبعيد في التصور وموغل في العجائبيّة(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، ١١/ ٢٥٦٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٤/ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص٢٦٧.



## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- العجيب كيف ينقل النصُّ القرآني على محدودية عدد كلماته انفعالات الشخوص، وكيف يغوصُ في أعماقهم؛ ليرصد أدقّ خلجاتهم، وهذا هو الإعجاز القرآني، أو الإعجاز النفسي في القرآن الكريم، إن شئت تحديداً، أو رُمت تعييناً.

- جعل الله تعالى السنن الكونية ليضبط الناس شؤونهم، ولا يبنوها على الخوارق، أمّا هو سبحانه فإنه متى شاء خرق هذه السنن لمن شاء؛ ليعلم الناس أن للكون إلها، وليست قوانين تسير وحدها، وخرقُ السنن يؤيد إيمان المؤمنين بالخالق العظيم ويجعلهم يتوكلون عليه.

أسباب عدم الانجاب في حالة إبراهيم وزوجه كاملة، وليست من طرف
 واحد ولكن الله لا يعجزه شيء.

بين الفينة والأخرى يُري الله الناسَ آياته، ويُغيّرُ رتابة الحياة، والإيقاع المألوف للأشياء؛ ليخرجوا من قوقعة الإلْف الذي يقتل الدهشة، فكم جميل أن تعود لنا مشاعر الدهشة بالأشياء والانفعال بها(١).

قال ابن كثير: حكى قولها في هذه الآية: ﴿قَالَتُ يَوَيْلَتَى ٓ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ ﴾ [هود: ٧٧]، كما حكى فعلها في الآية الأخرى ﴿فَأَقْبَلَتِ ٱمۡرَأَتُهُ وِ صَرَّةٍ فَصَكَّتُ وَجُهَهَا وَقَالَتَ عَجُوزُ عَقِيمٌ ﴾ [الذاريات: ٢٩]، كما جرت به عادة النساء في أقوالهن وأفعالهن عند التعجب (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)، ٢٦٦/٤.

- قال الرازي: إنما تعجبت بحسب العرف والعادة، لا بحسب القدرة، فإنَّ الرجل المسلم لو أخبره مخبر صادق بأن الله تعالى يقلب هذا الجبل ذهباً إبريزاً، فلا شكَّ أنّه يتعجب نظراً إلى أحوال العادة؛ لا لأجل أنّه استنكر قدرة الله تعالى على ذلك(١).

- قال الألوسي: مقصدها كما قيل: استعظام نعمة الله تعالى عليها في ضمن الاستعجال العادي، لا استبعاد ذلك من حيث القدرة (٢).

٥- قوله تعالى: ﴿قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ۖ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَتُهُ مَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ مَا لَيْهُ وَبَرَكَتُهُ مَا لَيْهُ وَاللَّهُ الْبَيْتِ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ وَعَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ وَعِيدٌ ﴾ [هود: ٧٣]:

نجد تمام الاتصال، وكمال الاتساق بين هذه الآية وسابقتها، فهناك تعجّبت امرأة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ من أن تنجب، فيما يبدو أنه محال، أو أقرب إلى الخيال، وهنا يردّ الملائكة على السؤال (أألد) وعلى قولها: ﴿إِنَّ هَاذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]، فيقولون: ﴿أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ [هود: ٧٧]، فلا محلّ للعجب.

أ- ﴿ قَالُواْ أَتَعَجَبِينَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [هود: ٧٣]:

﴿قَالُواْ ﴾ [هود: ٧٣]: أي الملائكة، والضمير للجميع كما هو للواحد، ويبدو أنهم جمع، لكنا لا نعلم كم هذا الجمع، أثلاثة أم فوق هذا العدد، وليس من شأن القرآن أن يدخل فيما لا جدوى من تفصيله، وإنما قلت هذا لأؤكد المؤكد(٣).

﴿ أَتَعْجَبِينَ ﴾ [هود: ٧٣]: ردّوا على همزة الاستفهام {أألد} بهمزة استفهام: ﴿ أَتَعْجَبِينَ ﴾ ؟ ؛ هل تعجبين يا زوج النبي الكريم، وهل تستغربين وأنت في بيت

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير مفاتيح الغيب (تفسير الرازي)، ١٨/ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الآلوسي، ١٢/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٨.



يتلقّى صاحبه الوحي من الله، ويأتيه الأمر من الله، وهو موصول كلَّ لحظة من لحظاته بالله.

﴿ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ [هود: ٧٣]: هذا المستعجب منه، والمتعجب من شأنه أمر من أمر الله، ولا عجيب على الله، ولا غريب على قدرته. وحرف الجر ﴿ مِنْ ﴾ [هود: ٧٣] متعلق بالفعل قبله.

﴿ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [هود: ٧٣]: شأنه سبحانه، وكل أمر هو من أمر الله أي بأمره وإذنه، أو يكون معنى {أمره}: ما يأمر به سبحانه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦].

فالأمر لفظ عام ككلمة شيء؛ مطلق يطلق على ما لا يحصى من الأمور، وأضاف الأمر إلى الله لتعظيم شأنه، فالشيء يَعظم بالانتساب للعظيم، كما نقول: كتاب الله، رسول الله، بيت الله(١).

ب- ﴿رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَتُهُ وَعَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [هود: ٧٣]:

﴿رَحْمَتُ اللّهِ ﴾ [هود: ٧٧]: فما الفرق بين (رحمت الله) و (رحمة الله)؟ الفرق بينهما: أنّ الرّحمة التي تأتي فيها التاء مفتوحة أو مبسوطة (رحمت الله) مفادها أنّها رحمة بسطت بعد قبضها وأتت بعد شدة، ودائماً تكون مضافة مباشرة لِلفظ الجلالة، مثال: بعد مرور السنين الطويلة؛ وتعدي الزوجة للسنِّ التي تستطيع أن تحمل وتلد وتعطي الذرية فيها؛ تأتي البشرى لإبراهيم عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ وزوجه، قال تعالى: ﴿قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ مَن اللهِ وَبَرَكَتُهُ وعَلَيْهُ وَاللّهُ وَبَرَكَتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَبَرَكَتُهُ وَاللّهُ وَبَرَكَتُهُ وَاللّهُ وَبَرَكَتُهُ وَاللّهُ وَبَرَكَتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٦٩.

وتأتي كذلك استجابة لدعاء زكريا عَلَيْءِالسَّلَامُ بطلب الولد، قال تعالى: ﴿ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ وَرَكَوِيًا ﴾ [مريم: ٢]، ثم تأتي بعدها قصة وهْب الله يحيى لزكريا عَلَيْهِمَاالسَّلَامُ ؛ كذلك هو فتح بعد قبض.

وأيضاً قال تعالى: ﴿فَالنظُر إِلَى ءَاثَرِ رَحْمَتِ اللّهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا أَ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ ٱللّهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا أَ إِنَّ ذَلِكَ، فتح بعد ذَلِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْقَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ [الروم: ٥٠]؛ كذلك، فتح بعد قبض. وتدل أيضاً التاء المبسوطة على اتساع رحمة الله عَنْهَجَلَّ: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦](١).

أما الرّحمة التي تأتي فيها التاء مربوطة (رحمة)، فهي رحمة مرجوّة لم تُفتح للسائل بعد، فالعابد القانت الساجد آناء الليل ويحذر الآخرة، فهو يرجو رحمة ربّه في الآخرة، ألا وهي الجنة التي هي مقفلة دونه في الحياة الدنيا، وستفتح له يوم القيامة إن شاء الله، قال تعالى: ﴿أُمَّنُ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحُذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبّهِ ﴾ [الزمر: ٩]؛ هي رحمة مرجوّة. وفي قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَاعْتَصَمُواْ بِهِ عَلَيْ فَسَيُدُ خِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنَهُ وَفَضَهْلِ وَيَهَدِيهِمْ إِلَيْهِ وَرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ١٧٥]؛ كذلك، هي رحمة موعود بها.

وأضيفت (رحمت) في آية: ﴿رَحْمَتِ ٱللّهِ ﴾ [الروم: ٥٠] إلى لفظ الجلالة لتعظيم شأنها، وفي هذه الآية ﴿قَالُوّا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ ٱللّهِ تَرَحْمَتُ ٱللّهِ وَبَرَكَتُهُ عَلَيْكُو ﴾ [هود: ٧٧]، ثلاث كلمات مضافة إلى لفظ الجلالة أو الضمير العائد إليه، وأمّا الأولى والثانية فقد تفوّقت فيهما سورة هود، وأما الثالثة فانفردت بها، فتأمل (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٠.



﴿وَبَرَكَتُهُ ﴿ [هود: ٧٧]: أضيفت البركات إلى لفظ الجلالة كذلك، ولم ترد حما مرّ - في القرآن إلا هنا، أعني مضافة، ووردت بركات في هذه السورة قبل آيات البركة والخير الكثير، وهي مفهوم كبير قد لا يفهمه المادي والملحد والحسابي، أعني من يحسب الأشياء بالأرقام، ويتعامل مع حدود الفيزياء، فأنّى يفهم معنى البركات؟ وما درى أن الله يصرف عنهم من البلاء والمرض وتلف الأشياء والحوادث ما يصرف! وكم من أناس يأتيهم الألوف ولا يكفيهم، وأناس يعيشون سعداء ومستورين بالقليل.

وتعيش بلدان فقيرة بالأمطار -كالأردن وفلسطين وبلاد الشام- بل إنّ ثمراتها أطيب الثمرات مع قلة أمطارها نسبيّاً، وهذا سببه أنها أرض مباركة.

وعلى كل حال هذا مفهوم إيماني، فمن كان لا يؤمن فلا يحرم المؤمن من إيمانه واعتقاده وراحة باله، فليظل هو في أرقامه وحساباته وآلاته التي تساعده على الحساب: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ [هود: ١١٨]، هذا شأن البشر وشأن الدنيا ومن عليها، فلا نتجادل في الكلام ولا نزيد في الخصام، وليمض كلٌ في سبيله(١).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٠٧٠.

111

ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]، ودلّت الآية على دخول الزوجة في أهل البيت، ويؤكده ما أنزل الله في بيت النبوة مخاطباً أمهات المؤمنين: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهَ لِيُدُهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ فُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣](١). وقوله تعالى في قصة موسى: ﴿فَقَالَ لِأَهْلِهِ ﴾ [طه: ١٠]، تأكيداً لهذا المفهوم (٢).

قال ابن عطية الأندلسي: وهذه الآية تدلّ أن زوجة الرجل من أهل بيته؛ لأنّها خوطبت بهذا، فَيقُوى القول في زوجات النبي صَالَللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم بأنهن من أهل بيته الذين أذهب عنهم الرجس (٣).

وقال القرطبي: ويُستدل من هنا على أن زوجة الرجل من أهل بيته، ودلّت الآية أيضاً على أن منتهى السلام: ﴿وَبَرَكَتُهُو ﴾ [هود: ٧٧]؛ كما أخبر الله عن صالحي عباده: ﴿رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَتُهُو عَلَيْكُمُ أَهْلَ البّيئتِ ﴾ [هود: ٧٧]، والبركة: النموّ والزيادة، ومن تلك البركات أن جميع الأنبياء والمرسلين كانوا في ولد إبراهيم وسارة (٤٠).

ج- ﴿إِنَّهُ وَحِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ [هود: ٧٧]؛ إنَّه المستحق الحمد سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والمستحق التمجيد والتعظيم، فله المجد، وله العزّة، وله الكبرياء، وله المحامد كلها، ربنا العظيم، وقال ابن عاشور: جملة: ﴿إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ [هود: ٧٧]: تعليل لتوجُّه رحمته وبركاته إليهم، بأن الله تعالى يحمد من يطيعه، وبأنه مجيد: أي عظيم الشأن لا حدَّ لنعمه، فلا يعظم عليه أن يعطيه ولداً. وفي اختيار وصف (الحميد)

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٤/ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (تفسير ابن عطية)، ابن عطية الأندلسي، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ، ٣/ ١٩١-١٩٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي "الجامع لأحكام القرآن"، القرطبي، المصدر السابق، ٩/ ٧١.



و (المجيد) من بين الأسماء الحسنى، كناية عن رضى الله تعالى على إبراهيم عَلَيْ الله الله على إبراهيم عَلَيْ الله الله مصدر كل فعل محمود، ومنشأ كل كرم وجود، ويفيض برحمته وبركاته على من يشاء من عباده.

### - اسم الله الحميد:

هو الحميد في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فله من الأسماء أحسنها، ومن الصفات أكملها، ومن الأفعال أتمها وأفضلها، فإنَّ أفعاله دائرة بين الفضل والعدل(٢).

فهو الله سبحانه المحمود بما اتصف به من صفات الكمال ونعوت الجلال، وهو المحمود ولا يزال على ما أبدى من النعم وأسدى من الكرم ( $^{(7)}$ ). ويقول أبو حامد الغزالي: الحميد بحمده لنفسه أولاً، وبحمده عباده له أبداً ( $^{(2)}$ ).

وقال الطبري: (حميد): محمود في تفضّله عليكم بما تفضّل به من النعم عليكم وعلى سائر خلقه (٥).

#### - اسم الله المجيد:

قال السعدي: (المجيد): الكبير العظيم الجليل، وهو الموصوف بصفات المجد والكبرياء والعظمة والجلال، الذي هو أكبر من كل شيء، وأعظم من

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) المرأة في القصص القرآني، أحمد الشرقاوي، ١/٠١٠.

<sup>(</sup>٤) المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى، الغزالي، الجفان والجابي، قبرص، ط١، ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م، ص١١٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري "جامع البيان في تأويل القرآن"، ١٥/٠٠٠.

0

كل شيء، وأجل وأعلى، وله التعظيم والإجلال في قلوب أوليائه وأصفيائه، قد ملئت قلوبهم من تعظيمه وإجلاله والخضوع والتذلل لكبريائه(١).

ويقول أيضاً: والمجد هو عظمة الصفات وسعتها، فكل وصف من أوصافه عظيم شأنه؛ فهو العليم الكامل في علمه، الرحيم الذي وسعت رحمته كلَّ شيء، القدير الذي لا يعجزه شيء، الحليم الكامل في حلمه، الحكيم الكامل في حكمته، إلى بقية أسمائه وصفاته (٢).

وقد جاء في الحديث القدسيّ: "قسمت الصلاة بيني وبين عبدي، فإذا قال العبد الحمد لله رب العالمين، قال الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: الرّحمن الرحيم، قال الله تعالى: أثنى عليّ عبدي، وإذا قال: مالك يوم الدين، قال: مجّدني عبدي "(٣).

ومن هذا الحديث، يظهر لنا معنى من معاني التمجيد، حيث إن من تمجيد الله تعالى وصفه والاعتراف له بالملك والقهر والحكم يوم الدين والحساب، لا معقب لحكمه، ولا مهرب من جزائه، وقد وصف الله عَنَهَجَلَّ كتابه بـ (المجيد) وذلك في قوله تعالى: ﴿قَ وَالقُرْوَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ [سورة ق: ١]، وفي قوله تعالى: ﴿بَلُ هُو قُرُوانٌ هِجِيدٌ ﴿ فَي قَوله تعالى: ﴿ وَشَرَفُ هُو قُرُوانٌ هُجِيدٌ ﴿ فَي قَوله تعالى: ﴿ وَالمَحارِم عَظيم واسع الخير والفضل والكرم، وذلك لما تضمنه من العلوم والمكارم

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان" نقلاً عن كتاب ولله الأسماء الحسنى، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٣٨٧.

<sup>(</sup>۲) الحق الواضح المبين في شرح توحيد الأنبياء والمرسلين من الكافية الشافية، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار ابن القيم للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط۲، ۱٤۰۷هـ – ۱۹۸۷م، ص۳۳.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم ٣٩٥.



والمقاصد العليا والمصالح الدنيوية والأخروية، ولا غرابة في ذلك فإنه كلام الله عَنَّهَ المجيد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد. ومن عظمة هذا القرآن ومجده؛ أن الله يرفع به أقواماً، ويخفض به آخرين، يرفع به من عمل به، واتّخذه ديناً ومنهجاً، ويخفض به ويذل من تركه وراءه ظهرياً(۱).

٦- قوله تعالى: ﴿ فَالَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشْرَىٰ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾
 [هود: ٧٤]:

في السيّاق السابق تكلمت الآيات عن الرسل الملائكة الذين جاؤوا إلى الرسول إبراهيم عَلَيْوالسَّكَمُ، وبشروه بأنهم آتون لإهلاك قوم لوط، وبشروا امرأته بالولد والحفيد من بعد الولد، فاطمأنت نفس إبراهيم، وزايله الخوف فطفق يجادل الملائكة في قوم لوط، فالآيات هذه والسابقات نسق في تمام الاتّساق(٢).

أ- ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ ﴾ [هود: ٧٤]:

﴿فَلَمَّا﴾ [هود: ٧٤]: وقت آن. ﴿ذَهَبَ﴾ [هود: ٧٤]: زايله وراح عنه. ﴿عَنْ إِبْرَهِيمَ﴾ [هود: ٧٤]: بفتح الراء: الخوف والفزع، يقال: راعه أي أفزعه كروّعه (٣).

ب- ﴿وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشَرَىٰ ﴾ [هود: ٧٤]؛ بعد الروع وذهابه، جاءت البشرى لإبراهيم، واستخدم النصّ المجيء الذي هو للقرب، وأطلق البشرى عن تحديد فحواها؛ لأنّه قد ذُكر قريباً فأغنى عن إعادته (٤).

<sup>(</sup>١) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة هود، المصدر السابق، ص٥٧٧.

# ج- ﴿يُجَادِلْنَا فِي قَوْمِر لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٤]:

﴿ يُجَلِدِلْنَا ﴾ [هود: ٤٧]: الجدال والمجادلة من الجدل؛ وهو النقاش والحوار، لكن على وجه أشد، أي: يحاول مدافعة العذاب عن قوم لوط، وتأخيره عنهم، من أجل إعطائهم مهلة، وفسحة، وفرصة للتوبة والرجوع إلى الصواب، وهذا يدل على حلمه، لا على تهاون في الأحكام، معاذ الله!. وقد أثنى عليه الله دلالة على أن مُنطلقه كان الحرص على الدين، والحرص على إيمان الناس بالدين قبل إهلاكهم.

﴿ فَ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هـود: ٧٤]: أي في شأن قوم لوط، وفي أمرهم وقضية عذابهم وإهلاكهم (١).

وقال الشنقيطي: لم يبيّن هنا ما جادل به إبراهيم الملائكة في قوم لوط، ولكنه أشار إليه في "العنكبوت" بقوله تعالى: ﴿إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَاذِهِ الْقَرْيَةِ الْ إِنَّ أَهْلَهَا صَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطاً قَالُواْ خَنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُنَجِّينَهُ وَأَهْلَهُ وَاللّهُ لَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، ٣/ ٣١.



#### الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- الأنبياء خيرة الله من الخلق، وهم أرحم الخلق بالخلق.
  - الأنبياء يصيبهم الروع والاندهاش كباقي الناس.
  - الجدال مأذون به طالما كان صاحبه يتحرّى الحق.
    - مجادلة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ دلالة على حِلمه.
- لا يُتصور أن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ يجادل لو جُزم أن الأمر أي العذاب قد حسم وأصبح حتماً (١).

## ٧- قوله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُّنِيبٌ ﴾ [هود: ٧٥]:

تكلمت الآية السابقة عن جدال إبراهيم عَلَيْهِ السَلائكةَ في شأن قوم لوط وعذابهم، وهذه الآية تُثني عليه، حتى لا يُظن أنه متعاطف مع الكافرين، وإنما هو يجادل من حلمه في دعوته، وطول اصطباره واحتماله(٢).

وهذه الآية من أقصر آيات سورة هود، بل هي أقصرها، فهي من خمس كلمات وفيها عشرون حرفاً بالرسم القرآني.

أ- ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ ﴾ [هود: ٧٥]؛ للتوكيد، وزيدت "نحوياً" اللام في الخبر للتوكيد، وعبّر بالاسم الظاهر: (إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ مع قرب العهد دون التعبير بالضمير، لتكريمه بذكر اسمه، ولتفخيم شأنه والثناء عليه، ولاستحضاره في ذهن القارئ باسمه الكريم.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٧٦.

ب - ﴿ لَحَلِيرٌ ﴾ [هود: ٧٥]؛ إنّه لشديد الحلم وعظيمه، والحلم السعة في الخلق والسماحة في كل الأمر، والعفو والصفح والاحتمال، ومقابلة السوء بالإحسان. والحلم سيَّد الأخلاق كما يقال، والحلم خصلة حبيبة إلى الله تعالى كما ورد الحديث بهذا المعنى، إذ قال الرسول للأحنف بن قيس: "إنَّ فِيك خَصلتين يُحِبُّهما اللهُ: الْحِلمُ، والأَناةُ"(١). والحليم: متأنٍّ غير عجول(٢)، والحليم: الموصوف بالحلم، وهو صفة تقتضي الصفح واحتمال الأذي(٣).

ج - ﴿ أُوَّاهُ ﴾ [هود: ٧٥]؛ كثير التأوَّه، على وزن "فعَّال" وهي صيغة تفيد وقوع الشيء منه مرّة بعد مرّة، ففيه معنى التردد والتكرار، والكثرة والاستمرار. وفي التأوَّه إشارة إلى الشفقة والرقَّة والرّحمة والرأفة، وقد تكرّر هذا الثناء على إبراهيم في سورة التوبة في قصة استغفاره لأبيه، وقال هناك: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَوَّهُ حَلِيثُرٌ ﴾ [التوبة: ١١٤]<sup>(٤)</sup>.

ومن معاني ﴿أُوَّاهُ ﴾ [هود: ٧٥]: خاشع متضرع في الدعاء، أو كثير التأوّه من خوف الله، قال أبو عبيدة: الأواه: المتأوه فرَقاً، المتضرع يقيناً ولزوماً للطاعة. وأصل التأوَّه: قول الرجل: أوَّه! أو أوْه: أي أتوجع $^{(\circ)}$ .

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) صفوة البيان لمعانى القرآن، محمد حسنين مخلوف، طبعة لجنة الاحتفالات بمقدم القرن الخامس عشر الهجري، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ١٩٨١م، ص٢٦٧-٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هو د، أحمد نو فل، ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص٧٧٧.



د - ﴿مُّنِيبٌ ﴾ [هود: ٧٥]؛ مبالغة على وزن "فعيل" أيضاً، أي كثير الإنابة إلى الله تعالى من كلّ أمر يَظن أنَّه قصّر فيه، فهو كثير الرجوع إلى الله في أمره كله(١).

فالآية الكريمة ذكرت ثلاث صفات لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ: الحلم، والتأوّه، والإنابة؛ إنه حليم مع الناس، وأوّاه متحزّن متخشّع مع نفسه، ومُنيب دائم الإنابة والعودة إلى الله(٢).

ويظهر من إبراهيم عَينَا السّكم في قصته الهدوء والحلم، وهذا الظلّ الكريم هو الذي يظلل كل مشاهد ولقطات قصته في القرآن، إنه حليم هادئ متسامح لا يحتد ولا يغضب، ولا يسبّ ولا يشتم، هادئ حليم مع قومه، عندما أبطل كون الكواكب آلهة ، كما بيّنت آيات سورة الأنعام، وهادئ حليم في جداله مع الملك الكافر الظالم كما ذكرت آية سورة البقرة، وهادئ حليم حتى عندما حطّم الأصنام، فما حطمها عُنفاً وتطرّفاً، ولكن حطّمها من باب الحلم؛ لأنّه مُشفق على قومه، حريص على إزالة الحواجز أمامهم ليفتح لهم الطريق للإيمان، وهادئ حليم عندما أخذ حليم عندما أخذ ابنه وزوجه إلى بلاد الحجاز، ودعا الله وأناب إليه، وهادئ حليم عندما أخذ البقرة وسورة إبراهيم، إنّه نموذج ومثال للعلم والهدوء والإنابة والتسامح، وهو قدوة في هذا لمن بعده من الصالحين (").

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- الحِلم من أعظم الأخلاق، وهو من الأخلاق العظيمة التي يحبها الله.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، ١/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ١/ ٤٣١.

- - إبراهيم خليل الرحمن هو نموذج للحلم، وهو مثل أعلى للعالمين(١).
    - الرَّحمة والشفقة على العباد من أعظم صفات وفضائل الأنبياء.
- الرجوع إلى الله سمة المؤمن عموماً، وعلى رأسهم الأنبياء والرُّسل عَلَيْهِ مَالسَّكَمُ.

إنَّ موطن العظمة في شخصية خليل الله إبراهيم عَلَيْهِ السَّامُ في قلبه الكبير الذي عاش بالتوحيد، وإفراد العبادة لله رب العالمين، ووسع قلبه الناس جميعاً، فهذه الآية ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُّنِيبٌ ﴾ [هود: ٧٥]، تُشير على أنَّ من الإنابة راسخة في بناء الشخصية النبوّية.

وتفرَّد بعض الأنبياء والرُّسل عَلَيْهِ وَالسَّلامُ ببعض الأوصاف دون بعض؛ لكمال شهرتهم بذلك، فإبراهيم "حليم" غير عجول من الانتقام من المسيء، وهو "أوّاه" كثير التأوه من الذنوب، والتأسف على الناس، وهو "منيب" راجع إلى الله، وهي صفات منبئة عن الشفقة ورقّة القلب(٢).

٨- قوله تعالى: ﴿ يَا إِنْهُ مِنُ أَغْرِضُ عَنْ هَاذَأً إِنَّهُ وَقَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ ۗ وَإِنَّهُمْ ءَاتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودِ ﴾ [هود: ٧٦]:

هذه الآية الثالثة التي يذكر فيها اسم إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ، ففي الآية السابقة ثناء على إبراهيم، وفي سابقتها يبان لمجادلته في قوم لوط، وفي هذه أمر من الله لإبراهيم بالإعراض عن المجادلة في قوم لوط، فالنسق أوضح من أن يحتاج إلى بيان وجه الاتساق(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) الوصف في القصة القرآنية، أرشد يوسف العباس، دار المعتز للنشر والتوزيع، عمّان، ط١، ۲۰۱٦م، ص۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٨.



# أ- ﴿يَلْإِبْرَهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَلَذَا ﴾ [هود: ٧٦]:

﴿ وَكَإِبْرَهِ مِهُ ﴾ [هود: ٧٦]: اختصرت ألف يا النداء فكتبت بألف واحدة ووضعت همزة عوضاً عن الألف المحذوفة تحت الهمزة الموجودة، والرسم فيما أرى توقيفي، والنداء قد يكون من الملائكة له عليه الصلوات، وقد يكون من الله بلغه الملائكة ليبلغوه لإبراهيم، والنداء هنا مقصودة للتنبيه.

﴿ أَعْرِضُ عَنْ هَذَا ﴾ [هود: ٧٦]: دعْ عنك هذا، واتركه، وابتعد عنه، ولا تقل في هذا الموضوع شيئاً، وهذا اسم إشارة للقريب، فالموضوع حاضر، وهو يشير إلى توسطه لقوم لوط(١١).

ب- ﴿إِنَّهُو قَدْ جَاءَ أَمْنُ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٧٦]:

﴿إِنَّهُ ﴾ [هود: ٧٦]؛ للتوكيد والضمير اسمها. ﴿قَدْ ﴾ [هود: ٧٦] للتحقيق، وقد دخلت على الماضي. ﴿جَآءَ ﴾ [هود: ٧٦] بمعنى حلّ وحصل ووصل. و ﴿أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٧٦] حكمه بهلاك هؤلاء المجرمين، أو الأمر قد صدر بإهلاكهم، وهذا وقت التنفيذ، وأضيف الأمر إلى لفظ الربّ مضافاً بدوره إلى كاف الخطاب، أما الإضافة إلى كاف الخطاب، فتلطف بالمخاطب، وأما إضافة الأمر إلى لفظ الربّ فلتفخيمه، وتعظيمه (٢).

ج- ﴿وَإِنَّهُمْ ءَاتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودِ ﴾ [هود: ٧٦]:

﴿وَإِنَّهُمْ ﴾ [هود: ٧٦]: الواو للعطف، وإن للتوكيد، واسمها الضمير المتصل بها، وهو عائد إلى المذكورين في السياق وهم قوم لوط، ﴿وَالِيهِمْ ﴾ [هود: ٧٦]:

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ١/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١/ ٢٧٩.



نازل بهم وواقع عليهم، ﴿عَذَابُ ﴾ [هود: ٧٦]: نكّر لفظ عذاب للتفخيم والتكبير والتكثير والتهويل، ﴿غَيْرُ مَرْدُودِ ﴾ [هود: ٧٦]: غير مدفوع ولا مرفوع، ولا يرده رادّ، ولا يصده صادّ، ولا يمنعه مانع، ولا يرجعه أحد؛ لأن أمر الله لا يدافع(١).

قال الشنقيطي: هذا العذاب الذي صرح هنا بأنه آت قوم لوط لا محالة، وأنه لا مرد له؛ بينه في مواضع متعددة؛ كقوله في هذه السورة الكريمة: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ مَّنضُودٍ ﴿ مَّمُ مَن الطَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٦، ٨٨]، وقوله في سورة مُستومةً عِندَ رَبِك وَمَا هِي مِن الطَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٨، ٨٨]، وقوله في سورة الحجر: ﴿فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ ﴾ إنّ في ذَالِك لَايَتِ المُتَوسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٤، ٧٥]، وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَتُواْ عَلَى الْقَرْيَةِ النَّيِ الْمُطَرَّنَ مَطَرَ السَّوْءَ ﴾ [الفرقان: ٤٠]، وقوله: ﴿وَلَقَدُ أَتُواْ عَلَى اللَّمْوَنِينَ ﴿ وَلَقَدُ أَتُواْ عَلَى اللَّمْوَنَ عَلَيْهِم مَطَرًا فَسَاءَ مَطُرُ اللَّمْدَوِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٧، ١٧٢]، وقوله: ﴿ لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينٍ ﴿ مُشَوّمَةً عِندَ اللَّمْدِونِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٣، ١٣] إلى غير ذلك من الآيات (٢).

### الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- لطف الربِّ الكريم برسله الكرام.
  - أمر الله إذا حل لا يرده أحده.
- وعذاب الله لا يدفع عن القوم المجرمين دافع.
- الله تعالى رحيم وحليم، ويترك المجال للناس علّهم يرجعون لرشدهم، فإذا تمادوا أخذهم أخذ عزيز مقتدر.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، ٣/ ٣٢.



- الله سبحانه لا يُحابي أحداً، فخطابه لرسله يدلُّ على التَّربية الرِّبانية، والتأديب الإِلهي، قال تعالى:

﴿ قَالَ يَنُوحُ إِنَّهُ لِيْسَ مِنَ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ۚ فَلَا تَسْءَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۗ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ۚ فَلَا تَسْءَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۗ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ صَلِحٍ ۚ فَلَا تَسْءَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۗ إِنَّهُ عَمَلُ عَنْ مَا لَكَ بِهِ عِلْمُ ۗ إِنَّهُ عَمَلُ عَنْ مَا لَكُ بِهِ عِلْمُ أَعْرِضُ عَنْ هَاذَا ﴾ [هود: ٢٦](١).

٩ - قول تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمُرُ
 عَصِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧].

بعدما أسدل الستار عن قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ وامرأته، فتح قصّة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، وانتقل الملائكة من مكان إبراهيم إلى مكان لوط عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ، ونرى المشهد حافلاً بالحركة والانفعال مع لوط وقومه، في مدن الأردن، كعموريّة وسدّوم(٢).

أ- ﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا ﴾ [هود: ٧٧]؛ لم يعبّر بقوله (فلما)، إنما قال: ﴿ وَلَمَّا ﴾ [هود: ٧٧]، ويبدو أنّ في الأمر شيئاً من السعة والبحبوحة في الوقت، فلم يعبر بفاء التعقيب، وإنما بواو العطف، فثمّ فاصل زمني لا نعلم - بالطبع - قدرَه؛ لأنّ الله لم يرد أن يُعْلِمناه؛ لأنّه عِلمٌ لا لزوم له بالنسبة لنا، ولا ضرورة ولا فائدة (٣).

- ﴿جَآءَتُ ﴾ [هود: ٧٧]؛ المجيء: إتيان من قريب.
- ﴿رُسُلُنَا ﴾ [هود: ٧٧]؛ أضاف الرسل إلى نون العظمة لتعظيم شأنهم.
  - ﴿لُوطًا ﴾ [هود: ٧٧]؛ مكانه وبيته.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٤/١٩١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٨١.

0

ب- ﴿ مِسِيّ ، بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [هود: ٧٧]؛ إنّ المرء لا يضيق بأضيافه، لكن النهو مشحوناً بقلق وتوتر، وانعدام قيم، وأخطار؛ فإنَّ الضيوف عب ثقيل، لا خوفاً من قِراهم وطعامهم ومبيتهم... معاذ الله، فهذا ليس من شيم المؤمنين، فكيف النبيين؟ وإنما قوم لوط هم المشكلة، لا طعام الضيوف، ومن هنا جاء الاستياء: ﴿ مِسِيّ ، بِهِمْ ﴾ [هود: ٧٧]، وليس منهم، أي: بسببهم، أي هو استياء لهم، أي بسبب المشغلة عليهم، والخوف من عدوان أو أذى قد يلحق بهم، وقد لا يستطيع لوط نصرَهم، هنا مربط الألم والأسى والقلق والحزن والخوف كلُّ ذلك معاً (١).

- ﴿وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [هود: ٧٧]: هذا تعبير كناية، أيْ لا يقصد بحرفيته، فهو تعبير كالمصطلحات... ولا يؤخذ مفكّكاً، إنما هو بجملته يعني الضيق، وانعدام الاستطاعة على فعل شيء، وضعف القدرة على النصرة (٢٠).

قال الشيخ محمد طه الدرَّة: ﴿وَضَاقَ بِهِمۡ ذَرَعًا ﴾ [هود: ٧٧] أي: ضاق صدره بمجيئهم، وقيل: ضاق وسعه وطاقته، وهو كناية عن شدّة الانقباض للعجز عن مدافعة مكروه. وأصله: أن يذرع البعير بيديه في سيره ذرعاً على قدر سعة خطوة، فإذا حمل أكثر من طَوْقه ضاق عن الوسع. والذراع موضع قوة الإنسان وشهرته (٣).

ج- ﴿ وَقَالَ هَلَذَا يَوَمُ عَصِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]؛ أيّ قال لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في نفسه، لا ليُسمع ضيوفه، ولم يكن لديه رغبة في أن يثير قلقهم وحُزنهم وأسفهم، وإنما

<sup>(</sup>١) سورة هود، أحمد نوفل، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٨٣.



هذا من الخطاب النفسيّ الذي ينقله القرآن كثيراً كما في قوله تعالى: ﴿وَتَاللّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَٰنَكُمُ لَم بَعْدَ أَن تُوَلّوا مُدْبِرِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]، فيستحيل أن يقولها جهاراً أمامهم، وبهذا يكون قد أقام الدليل على نفسه بارتكاب الجرم في نظرهم.

ووصف اليوم بـ (العصيب) أي: الشديد، وهو صيغة مبالغة، فهي ساعة العسرة التي دخلوا فيها، لا اليوم كله، لكنه عبَّر باليوم للمبالغة. وقد قال ابن عاشور: العصيب: الشديد، ويقال: يوم عصيب، إذا حدث فيه أمر عظيم من أحوال الناس والجو، كشدة حرٍ أو برد(۱).

وقد كان يعرف قومه، ويعرف ما أصاب فطرتهم من إنحراف وشذوذ كبيرين، إذ يتركون النساء إلى الرجال، مخالفين الفطرة التي تهتدي إلى حكمة خلق الأحياء جميعاً أزواجاً، كي تمتد الحياة بالنسل ما شاء لها الله أن تمتد، والتي تجد اللذة الحقيقية في تلبية نداء الحكمة الأزلية، لا عن تفكير وتدبير، ولكن عن اهتداء واستقامة. والبشرية تعرف حالات مرضية شاذة، ولكن ظاهرة قوم لوط نادرة، وهي تشير إلى أن المرض النفسي يُعدِي كحال المرض الجسدي، وأنه يمكن أن يُروج مرض نفسي كهذا، نتيجة لاختلال المقاييس في بيئة من البيئات، وانتشار المثل السيء عن طريق إنجاء البيئة المريضة، على الرغم من مصادمته للفطرة التي يحكمها الناموس الذي يحكم الحياة.

الناموس الذي يقتضي أن تجد لذتها فيما يلبي حاجة الحياة لا فيما يصادمها ويعدمها، وإن الشذوذ الجنسي يصادم الحياة ويعدمها، لأنه يُذهب ببذور الحياة في تربة خبيثة لم تُعَدّ لاستقبالها وإحيائها، بدلاً من الذهاب بها إلى التربة

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير، ٥/٨/٥.

0

المستعدَّة لتلقيها، وإنمائها، ومن أجل هذا تنفر الفطرة السليمة نفوراً فطرياً، لا أخلاقياً فحسب، من عمل قوم لوط، لأن هذه الفطرة محكومة بقانون الله في الحياة، الذي بجعل اللذة الطبيعية السليمة، فيما يساعد على إنماء الحياة، لا فيما يصدمها ويعطلها(١).

إنَّ عمل قوم لوط عمل شاذ، يقوض الحياة، ويفكك خلاياها الحية، ويجلب للبشرية الهمَّ والضنك والضيق، ويوقعها في غضب الله وسخطه، وعظيم انتقامه. وقد سيء لوط عَلَيْوالسَّلَامُ بأضيافه، وهو يعلم ما ينتظرهم من قومه، ويدرك الفضيحة التي ستناله من أضيافه.

- ﴿ وَقَالَ هَاذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]، وبدأ اليوم العصيب (٢).

١٠. قوله تعالى: ﴿وَجَاءَهُ وَقَوْمُهُ مِي يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ۚ قَالَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ۚ قَالَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ۚ قَالَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ۚ قَالَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ۚ قَالَ عَنْ رَجُلُ يَعْوَمِ هَنَوُلَا مِن مِن لَمْ رَجُلُ يَعْوَمِ هَنَوْلَا مَن فَيْ وَلَا تَخْزُونِ فِي ضَيْفِي ۗ ٱللهُ مِن كُمْ رَجُلُ رَجُلُ رَجُلُ وَمِد: ٧٨].

لقد حصل ما كان يَحذَر منه لوط عَيَهِ السَّلَامُ، فلمَّا عرف قومه الشاذُون بوجود رجالٍ حِسانٍ في بيته، تحرَّكت في نفوسهم شهواتهم الشاذة، وتوجَّهوا إلى لوط عَيهِ السَّلَامُ، مراودين إياه عنه ضيوفه، راغبين في أخذهم ولو بالقوة، ليفْجُروا بهم، ووقف لوط أمام قومه بقوَّة، ودافع عن ضيوفه دفاعاً عظيماً، وقام بواجبه خير قيام، إلى أنْ كشف ضيوفه عن هويتهم، وأخبروه بأنهم ملائكة، قادمون بعذاب الله، وأن العذاب واقع بهم عند الصبح، وما عليه إلّا أن يرحل بأهله المؤمنين ليلاً.

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، ١٩١٣/٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٤/ ١٩١٣.



أ- ﴿وَجَاءَهُ وَقُومُهُ وَيُهُرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ ﴾ [هود: ٧٨]؛ وتصوّر كلمة ﴿يُهْرَعُونَ ﴾ [هود: ٧٨]، الرغبة الشاذّة المحمومة، والانحراف عن الفطرة السليمة، وهو ما حرّكهم ودفعهم للمجيء، لما علموا بوجود رجال حسان عند لوط عَيْهِ السَّلَمُ . قال الإمام الراغب في الهَرْع: يقال: هَرَع وأهرع: ساقه سوقاً بعنف وتخويف، والهرع: السريع المشي والبكاء (١٠).

ويلاحظ أن فعل ﴿يُهْرَعُونَ ﴾ [هود: ٧٨] في الآية مُسند لغير الفاعل، أي: مبني للمجهول، وفي هذا لفتة لطيفة، فالقوم الشاذون أتوا إلى بيت لوط مسرعين، ولكن كان يحركهم شيء آخر، ويسوقهم سوقاً بعنف، فما هو هذا الشيء؟

إنَّه الانحراف والشذوذ، الذي يُعمِيهم عن رؤية الحقائق، فما أن شاهدوا الرجال الحِسان حتى أصيبوا بحمَّى وهستيريا الشذوذ، وتوجهوا إليهم ليمارسوا الشذوذ معهم (٢).

- ﴿وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعَمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ ﴾ [هود: ٧٨] أي: وكانوا قبل هذا الوقت مُنهكِمين في فعل السيَّئات، فالقوم أدمنوا على الفواحش والشذوذ، ولهذا لم يستحيوا من مسارعتهم إليها، ولم يجدوا في أنفسهم أدنى غضاضة (٣).

لقد استبشروا وسُرّوا وفرحوا بما شاهدوا: ﴿وَجَآءَ أَهُلُ ٱلْمَدِينَةِ يَسَتَبْشِرُونَ ﴾ [الحجر: ٢٧]. طلبوا من لوط عَلَيْءِالسَّكَمُ أَن يُسلّمهم ضيوفه، ليفْجُروا بهم، وراودوه على ذلك: ﴿وَلَقَدُ أَنْذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ وَفَطَمَسْنَآ أَعُيْنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُر ﴾ [القمر: ٣٦، ٣٧].

<sup>(</sup>١) المفردات، الراغب الأصفهاني، ص٠٨٤.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني، الخالدي، ١/١ ٥٠١.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي، عبد الحميد طهماز، ٤/ ٨١.



ب- ﴿قَالَ يَنَقَوْمِ هَنَوُلَا ۚ بَنَاقِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨]؛ وصف لوط عَلَيْوَالسَّلامُ البنات بأنهنَّ أطهر لهم، ويدعوهم للذهاب إليهنَّ إن كانوا فاعلين، وراغبين في ممارسة الشهوة.

إنَّ لوطاً عَلَيهِ السَّلامُ أراد بقوله: ﴿ هَلَوُلاَهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨] أيّ بنات القرية، باعتبارهن الجنس الآخر فيها، أي: دعاهم إلى التفكير فيها، والتوجه إليها. لقد دعاهم إلى الإقلاع عن التفكير الشاذ، ورغبتهم في قضاء الشهوة عند الرجال، باعتبارهم من نفس الجنس، لأنَّ هذا إنحراف وشذوذ وضلال وبغي، طالما نهاهم عنه، وحذَّرهم منه، واعتبر بنات القرية ونساءها بناتٍ له: ﴿ هَلَوُلاَ إِلَى المَوْدِدُ اللهِ القرية ورسولها، وهو شيخ أهلها، وكبيرهم، وإمامهم، فكأنَّه أبوهم أبوَّة معنويّة، وكأنَّ ذكورها أولاده بالمعنى المعنوي نفسه.

قد يخاطب الشيخ الطاعن في السن طُلابه بقوله يا أبنائي، وقد بقول له طلابه من الذكور الإناث: نحن أبناؤك وبناتك. ولعل هذا ما تصوَّره لوط عَلَيْوالسَّلامُ بقوله لهم: ﴿هَنَوُلَاهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨]، فقد دعاهم إلى الزواج من بنات القرية.

وقوله: ﴿ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨]، يُوحي بأنه دعاهم إلى التوجُّه الفطري النفسيّ السّويّ الذي يحقّق الطّهارة، حيث يفكر الرجل بزوجه وامرأته، ويقضي شهوته عندها، وهذا أطهر له من ذلك السلوك الشاذّ بممارسة الشهوة عند رجل من جنسه.

إنَّ الشذوذ الذي كان يمارسه القوم، ما هو إلا رجس ودنس وقذارة ودناءة، تتقزَّز منه نفسية الرجل السويّ، وتتقذَّر منه شخصية الإنسان المستقيم، فلا تفكّر فيه، ولا تتّجه له (١).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ٥٠٥.



أمًّا الزواج الطبيعي بين الرجل والمرأة، فهو الطهارة النفسيّة والشعوريّة والفِطريّة، والطهارة الجسميّة والصحيّة والأخلاقيّة، والطهارة الاجتماعيّة، ومعلوم أنّ هذه الطهارة العامة الشاملة، لا تنطبق على أي توجّه للنساء، ولا على أي اتصال بالنساء، وإنما هي مقصورة على التوجه الوحيد المباح، والاتصال الوحيد الحلال، وهو المحصور بالزواج الشرعي الذي أباحه شرع الله. أما الاتصال المحرم بالنساء، المتوصّل إليه عن طريق الزنا، فلا تتحقّق فيه معاني الطهارة في قوله: ﴿هُنَ أَطْهَرُ لَكُمُ ﴾ [هود: ٢٧]، فهو قريب من القذارة والدناءة، المتمثّلة في التّوجّه الشاذ نحو نفس الجنس(١٠). وكل ما خالف ذلك المنهج الرباني "الشرعي"، هو إنحراف وضياع وشذوذ، سببه أمراض نفسية واجتماعية وأخلاقية وعقلية.

هذه الآية الكريمة: ﴿هَلَوُلاَءِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمُ ﴾ [هود: ٧٨]، والموضع الثاني في سورة الحجر: ﴿قَالَ هَلَوُلاَءِ بَنَاتِيّ إِن كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [الحجر: ٧١]، تعرّض لها المفسرون الذين فسّروا ما ورد بشأنها في هاتين الآيتين في سورة هود والحجر، فقد تناولوها كما يتناولون بقية آيات القرآن الأخرى وانطلقوا في تفسيرهم للآيتين من خلال أمرين اثنين وهما: كون لوط نبياً من الأنبياء وما يلزمه ذلك من العصمة. والثاني: منزلته ومكانته العظيمة في القرآن الكريم. ومن هاتين الركيزتين أجمعوا على نفْي المعنى القبيح عن لوط المتمثل في أنّه دعا قومه إلى ممارسة الفاحشة مع بناته برضاهن، أو باغتصابهن افتداءً لضيو فه (٢٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ١/ ٥٠٥.

<sup>(</sup>۲) تقديم لوط ابنتيه لقومه في التوراة والقرآن دراسة مقارنة، عائض الدّوسري، تكوين للدراسات والأبحاث، ١٤٤٣هـ، ص١٥٤.



- قال ابن حزم رَحْمَهُ اللهُ: إنما أراد الدّعوة للزواج منهنّ، للوطء في المكان المباح، إذ من المحال أن يَدعوهم إلى منكر، وهو ينهاهم عن المنكر (١).
- وقال أبو بكر ابن العربي: ولا يجوز على الأنبياء (صلوات الله عليهم) أن يعرِضوا بناتهم على الفاحشة فداء لفاحشة أخرى (٢).
- وقال فخر الدين الرازي: اتفقوا على أنَّه ما دعا القوم إلى الزنا بالنسوان، بل المراد أنَّه دعاهم إلى التزويج بهن (٣).
- وقال الشيخ محمد رشيد رضا رَحَمُ اللهُ: ولا يعقل أن يقع هذا الأمر أي عرضُ بناته على هؤلاء الفساق لأجل الزنا من أي رجل صالح فضلاً عن نبي مرسل، ولا يصح من مثله أن يعبر عنه بأنه أطهر لهم، فغسل الدم بالبول، هو ليس من الطهارة في شيء (٤).

وقد قدَّم علماء المسلمين جملة من الحجج والأدلة النقلية والعقلية، تثبت الله انتفاء المعنى القبيح، والذي يمكن أن يرد في أذهان بعض الخلْق في قول نبي الله لوط كما جاء في القرآن الكريم: ﴿هَـَوُلَاءِ بَنَاتِي ﴾ [هود: ٧٨]، ومن ذلك:

أُولاً: أَنَّ قُولُه: ﴿هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨]، دليل على أنه يريد الزواج، إذ لا طهارة في فاحشة الزنا.

ثانياً: أنَّه لو دعاهم إلى فاحشة الزنا، لكان لهم أن يردوا كلامه، ويقولون له: الزنا واللواطة حَرامان على مذهبك، فأيُّ فائدة في النهي عن منكر، والدعوة لمنكر آخر، بل إلى منكر أكبر منه وهو الزنا؟

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ٤/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن، ٣/ ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) تقديم لوط ابنتيه لقومه في التوراة والقرآن، الدوسري، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار، محمد رشيد رضا، ١١١/١٢.



وإذا جاز أن يفعل أحدهما جاز أن يفعل الآخر(١١).

ثالثاً: في قوله: ﴿هَنَوُلاَءِ بَنَاتِي ﴾ [هود: ٧٨]، بيان الوجه الذي دلَّ عليه ما دعاهم اليه، محذوف، والمحذوف لا بد أن يكون عرفاً أو دليلاً يدل عليه، والعرف القائم في مثل هذا الشأن هو أنه دعا إلى النكاح، وخصوصاً في مثل مقام الأنبياء الكرام، ولذا اِستغنى عن ذكر النكاح للعرف القائم في ذلك (٢).

رابعاً: أنَّ الدعوة إلى الزنا، والحث عليه، ثم مع بناته ليس يرتكب ذلك إلا الدّيوث الذي لا حَميّة له ولا أنفة ولا إيمان، فكيف يُنسب ذلك إلى خير الخلق وأشرفهم، وهم الأنبياء (٣).

اتفق معظم العلماء المسلمين على نفي المعنى الباطل عن الآيتين، واختلفوا في توجيه معنى قول لوط عَلَيْءِالسَّلامُ في الآية: ﴿هَلَوُلاَءِ بَنَاتِي ﴾ [هود: ٧٨]، إلى عدّة أقوال، وقد أفاد وأجاد وتميّز الدكتور عائض الدوسري في نقله لأقوال العلماء في هذه المسألة، وأحسن ترتيبها وتصنيفها، وقد أجمعوا على نفي المعنى القبيح عن لوط عَلَيْءِالسَّلامُ، وتنوَّعت أجوبتهم، كلُّ فريق يُقدم الذي يرى أنه الأفضل واللائق بمقام النبوة ومكانته العظيمة، وذلك حسب الأصول التي إنطلقوا منها: عصمة الأنبياء، ومكانتهم في القرآن الكريم (٤).

وكانت خاتمة كتاب الدكتور عائض بن سعد الدوسري: (تقديم لوط ابنتيه لقومه في التوراة والقرآن)، ملخصة، ومركزة، فقد قال: "لقد كانت صورة

<sup>(</sup>١) تقديم لوط ابنتيه لقومه في التوراة والقرآن، ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٤) تقديم لوط ابنتيه لقومه في التوراة والقرآن، ص١٧٠.

لوط في التوراة غاية في السلبية والسوداويّة، وقد ألقت التوراة بظِلالها على علماء الفريقين: اليهود والمسيحيين، بشكل كبير، ففي التراث الديني اليهودي –كالتلمود والترجوم وغيرها – كانت صورة لوط سلبية للغاية، ومُظلمة في الغالب، حيث نظر إلى لوط كشخصية شريرة، وأنانية، وغير بارَّة، فضلاً أن يكون نبياً من أنبياء الله، وعلى الرغم من هذا الاتجاه السائد في التراث اليهودي، فإنه وجد قلة من الحاخامات نظروا إلى لوط بنظرة إيجابية، وقد جاء كذلك في بعض الكتب اليهودية – التي كتبت في العصور الوسطى – توجّه إيجابي تجاه دعوة لوط ونبوته، اتضح أنه مقتبس من القرآن الكريم ومتأثر به.

أمّا في المسيحية، فإن رواية التوراة هيمنت على أكثر علماء اللاهوت المسيحي، ولم تبتعد كثيراً نظرة كثير منهم إلى لوط، عن تلك المنتشرة في التراث الديني اليهودي، إلا أنَّ ورود صفات إيجابية في حق لوط في العهد الجديد على لسان بطرس الرسول؛ جعلت فئة من المسيحيين يتّجهون نحو إعطاء لوط صورة أكثر إيجابية، ويفسّرون بطريقة تبريرية أو دفاعية ما جاء في التوراة من أحداث سلبية أو قبيحة تمسُّ شخصية لوط عَيْهِالسَّلَامُ.

أمّا شخصية لوط في القرآن الكريم، فهي تختلف جذرياً عنها في التوراة، فهو نبي من أنبياء الله ورسول من رسله الكرام، وقد بلغت منزلته مكاناً عالياً. وإنّ الاختلاف الحاسم القائم بين صورة شخصية لوط في الكتاب المقدس وتراثه الديني، تؤكد أنه لم يكن مؤثراً في محتوى القرآن الكريم، فيما يخص شخصية لوط عَيَالسَّكم، ولا مصدراً له.



وقد فهم أغلب علماء اليهود والمسيحيين أنَّ لوطاً كان يُقدَّم ابنتيه لرجال سدَّوم من أجل ممارسة الفاحشة معهن أو اغتصابهن بشكل جماعي، ثم اختلفوا في موقفهم من تصرّف لوط هذا، ما بين إدانة أو تبرير أو دفاع وثناء على فعلته.

أما علماء المسلمين، فيقولون: لوط نبي من أنبياء الله في القرآن الكريم، ولذا فهو معصوم. ولم يفهم أحد منهم أنَّ لوطاً كان يُقدّم ابنتيه لرجال سدُّوم من أجل ممارسة الفاحشة معهنَّ، فضلاً أن يكون المقصود هو اغتصابهن بطريقة جماعية، وإنما فهموا أنه عرْض منه للتزويج، سواء تزويج ابنتيه لبعضهم إن أسلموا، أو حثُّ منه لقومه على الزواج من نسائهم، وترك الفعل الشاذ المنحرف، أو هو فقط محاولة منه لكبح جماحهم، وتأخيرهم حتى ينزل بساحتهم العذاب القريب، أو لتخجيلهم. والمسلمون مع اختلافهم حول تفاصيل عصمة الأنبياء، إلا أنَّ ذلك لم يكن مؤثراً في موقفهم من عصمة الأنبياء من الفواحش، وعصمة لوط من تقديم ابنتيه وتعريضهما للفاحشة (۱).

ج- ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُخَرُّونِ فِي ضَيْفِي ﴾ [هود: ٧٨]؛ إذ استثار لوط عَلَيْءالسَّلامُ في قومه تقوى الله، ولمس قلوبهم بقوله: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٧٨] أي: اتقوا الله بالخوف منه، وخشيته، والتزام حدوده (٢)، وعبّر بلفظ الجلالة لاستجلاب المهابة إلى قلوبهم (٣).

<sup>(</sup>۱) تقديم لوط لبنتيه لقومه في التوراة والقرآن، المصدر السابق، ص١٧٣، العصمة في الفكر الإسلامي، د. حسن الغرباوي، ص٢٧٣، التوبة في ضوء القرآن الكريم، د. آمال بنت صالح، ص٢٢٧،٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٨١.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، ص٢٨٦.

•

والتفت لوط عَيَوالسَّكُمُ التفاتة نفسية واجتماعية، فذكَّرهم أنَّ هؤلاء الرجال الذين يطلبونهم هم ضيوفه، والمضيف يجب عليه أن يُكرم ضيفه، وأن يُدافع عنه؛ وجيران وأقارب المضيف يجب أن يساعدوه في هذا الواجب، وأن يكونوا عوناً له، وأن لا يكونوا هم المنتهكين لهذه الحُرمة، والمعطّلين لهذا الواجب.

وإنّ لوطاً عَلَيهِ السَّلَامُ يخاطبهم بمنطق المروءة - إن كانت عندهم بقايا مروءة - ويثير فيهم معاني الحياء، والتجمل، وذلك إن بقي عندهم شيء من ذلك: فالمروءة تقضي أن لا يصل بهم الأمر إلى الاعتداء على ضيوف أحد سكان القرية عنوة، فأين المروءة مما تُقدِمون عليه؟(١).

وَلَا تُغْزُونِ فِي ضَيْفِي ﴾ [هود: ٧٨]؛ وهنا الخزي: شعور من المهانة والمذلّة يصيب الإنسان إذا فعل القبيح، أو نال من يلوذ به شيء من هذا الفعل القبيح، فيكون الخزيُ قد وصل إليه بالتّسبب. ومعنى ﴿فِي ﴾ [هود: ٨٧]؛ بسبب ما يصيب ضيفي (٢).

د- ﴿ أَلَيْسَ مِنكُورُ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨]؛ الهمزة للاستفهام التحضيضي، أو الإنكاري عليهم فعلهم، والهمزة داخلة على ليس النافية. ﴿مِنكُوبُ : أي بينكم يُذكّركم، أو يُعيدكم عن غيّكم. و ﴿ رَشِيدٌ ﴾ : صاحب رشد وعقل ومروءة ودين (٣).

- ﴿ أَلَيْسَ مِنكُرْ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨]: رجل واحد يهتدي إلى سبيل الحق، وفعل الجميل والكف عن السوء(٤٠).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير سورة هود، ص۲۸۷.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) الكشاف عن حقائق التنزيل، الزمخشري، ٤/ ١٧٦.



- ﴿ أَلَيْسَ مِنكُورُ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨]؛ أي: سديد، يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، ويردُّ هؤلاء عن أضيافي (١). قال عكرمة: ﴿ أَلَيْسَ مِنكُورُ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨] يقول: لا إله إلا الله (٢).

إنّ لوطاً عَيناً الله والمروءة والحياء والتجمل والأدب الاجتماعي؛ لينصرفوا الدين وخشية الله والمروءة والحياء والتجمل والأدب الاجتماعي؛ لينصرفوا عن باب منزله، ولكنه لم يجد بغيته من بينهم، لم يجد فيهم رجلاً واحداً عاقلاً رشيداً، لقد قضى شذوذهم وبحثهم عن الذكران من العالمين على ما عندهم من فطرة، ورشد، وعقل، ومنطق، ومروءة، ولذلك لم يجد لوط من بينهم رجلاً واحداً رشيداً.

فالقضية قضية رشد أو سفه، إلى جانب أنها قضية فطرة ودين ومروءة واستقامة، ولكن هذا لم يلمس الفِطرَ المنحرفة المريضة، وظلَّت الفطرة الشاذة في اندفاعها المحموم(٤)، ولذلك قالوا:

11 - قال تعالى: ﴿ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩].

ما زال شعارُهم الفاحش راسخاً في نفوسهم، وما زال شذوذهم يسوقهم للفاحشة، ويُعميهم عن اليقظة والتعقل والرُّشد، ولذلك ردوا عليه قائلين: ﴿قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ ﴾ [هود: ٧٩]؛ لقد وجّهتنا أنت إلى بنات القرية ونسائها للاتصال الشرعيّ بهم، وأنت تعلم أنّه ليس لنا فيهن من حق، وأننا فقدنا الرغبة فيهن، والتّفكير بالاتصال بهنّ، فلم يعد لنا عندهنّ أي حق، أو إرْبة أو حاجة.

<sup>(</sup>۱) التيسير في التفسير، أبو نصر القشيري، ٣/ ٦٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٨/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ٥٠٣.

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن، ٤/ ١٩١٤.

- ﴿وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩]؛ أنت تعلم رغبتنا التي حضرنا لأجلها في طلب أمثالنا من الرجال، وحِرصِنا على الاتصال الشهواني بهم، وأنت عندك ضيوف رجال حِسان، فرغبتنا فيهم وحاجتنا عندهم، فلا بد أن تُسلمهم لنا(١).

أ- قال الزمخشري رَحْمَهُ اللّهَ في تفسيره للآية: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ [هود: ٧٩]؛ مستشهدين بعلمه. ﴿مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ ﴾ [هود: ٧٩]؛ لأنك ترى مناكحتنا، وما هو إلا عرض سابري (٢)، (٣).

وقيل: لما اتخذوا إتيان الذكران مذهباً وديناً لتواطئهم عليه، كان عندهم هو الحق، وأنَّ نكاح الإناث من الباطل؛ فلذلك قالوا: ﴿مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ ﴾ [هود: ٧٩] قطّ، لأن نكاح الإناث أمر خارج من مذهبنا الذي نحن عليه. ويمكن أن يكونوا قالوها على وجه الخلاعة، والغرضُ نفي الشهوة(٤).

﴿لَتَعَلَرُمَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩] عَنَوا إتيان الذكور ومالهم بغيره من الشهوة(٥).

ب- قال ابن كثير رَحْمُ أُلِلَهُ: أَيْ إنك لتعلم أنَّ نساءنا لا إربَ لنا فيهنَّ، ولا نشتهيهنَّ، ﴿ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩]؛ أي: ليس لنا غرض إلا في الذكور، وأنت تعلم ذلك، فأيُّ حاجة في تكرار القول علينا في ذلك (٢).

ج- قال الدكتور أحمد نوفل: من أشقى الشقاء أن تراه حسناً ما ليس بالحسن.

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ٥٠٦.

<sup>(</sup>٢) العرض السابري: من يعرض عليه الشيء بغير عزم، والسابري: أجود الثياب، والتي تباع بغير كثير عرض ولا تكلّف.

<sup>(</sup>٣) الكشاف، ٤/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٤/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ٤/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم، ٤/ ٢٦٨.



- حاجة الإنسان إلى شرع الله؛ ليُحدّد له الحسن والقبيح، وأمَّا العقل؛ فعلى عظمة مهمته فقاصر في تحديد الحرام والحلال، والحسن والقبيح.
- ﴿وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩]؛ إشارة خبيثة إلى العمل الخبيث، لأنَّ أصحاب الفاحشة يستخدمون التّلميح بدل التّصريح.
- أصحاب الباطل دائماً يتشدَّقون بكلمات تكشف دواخلهم، ويدَّعون معرفة الحق من وجهة نظرهم (١).

﴿ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩]؛ أي: من العمل الخبيث الفاحش. فما أقبح الإنسان عندما ينسلخ عن إنسانيّته، ويقع في شِباك إبليس وحبائل الشيطان، ويبقى عبداً لأهوائه ونزَواته، ويبتعد عن رسالات الله ودعوة رسله، التي فيها الخير والفلاح والصلاح لبني الإنسان.

وأُصرَّ لوطُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ في دفاعه عن ضيوفه، وأصرَّ قومه على أخذهم منه والاعتداء عليهم. وأمام دفاعه وثباته، أرادوا اقتحام بيته، وإخراج ضيوفه بالقوة، فصاح عليهم قائلاً(٢):

١٢ - قال تعالى: ﴿قَالَ لَوْأَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْءَاوِيٓ إِلَىٰ رُكْنٍ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠].

إِنَّ لُوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ قد قال ذلك بعد أن لجأ إلى الله تعالى، وتمنّى منه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الله تعالى، وتمنّى منه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن يُيسر له قوة ظاهرة من الناس تعينه، لأنَّ هؤلاء القوم الأقوياء المتمتعين بأهلهم وعشيرتهم لا يمنعهم عن فعلهم الرديء ومقصدهم الشرير إلا قوّة ظاهرة، يخشون بأسها وسطوتها، وبذلك تكون هذه القوة الظاهرة من جنس ما يخافون ويَفْرُ قون.

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة هود، ص۲۹۱.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني، ١/ ٥٠٦.

0

ولا مانع من ذلك، والإسلام عندما أمرنا بمحاربة المشركين وأعداء الله؛ كما أمرنا بأخذ الحيطة والحذر، وإعداد العدَّة، قال سبحانه: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم أَم السَطَعْتُم وَ وَمِن رِّبَاطِ اللَّحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ فَهُ [الأنفال: ٢٠]، فهل يعني هذا أنَّ المسلمين في أخذهم لهذه القوة، واستعدادهم هذا الاستعداد المادي والعسكري تخلوا عن تمسُّكهم بحبل الله، وقوته، وهو الركن الشديد؟ هذا مالا يقول به أحد (۱).

أ- يقول ابن حزم رَحْمَهُ اللهُ: "ولا جناح على لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في طلب قوَّة من الناس، فقد قال تعالى: ﴿وَلُولًا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الْأَرْضُ ﴾ الناس، فقد قال تعالى: ﴿وَلُولًا دَفْعُ اللهِ النَّاسَلَامُ. وقد طلب رسول الله صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من الأنصار والمهاجرين منعة وقوة، حتى يُبلّغ دعوة الله تعالى، فكيف يُنكر على لوط أمراً هو فعله عَيْهِ السَّلَامُ، وتالله ما أَنكر ذلك رسول الله صَالَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ، إنما أخبر ذلك صَالَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أن لوطاً كان يأوي إلى ركن شديد، يعني نصر من الله له بالملائكة، ولم يكن لوط يعلم بذلك، ومن اعتقد أنَّ لوطاً كان يعتقد أنَّه ليس له من الله ركن شديد؛ فقد كفر، إذ نسب إلى نبي من الأنبياء هذا الكفر (٢).

ب- قال النووي رَحْمَهُ اللَّهُ: يجوز أنَّه لما اندهش بحال الأضياف قال ذلك، أو أنه التجأ إلى الله في باطنه، وأظهر هذا القول للأضياف اعتذاراً (٣).

ج- قال الدكتور أحمد نوفل: في قوله تعالى: ﴿لَوْأَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً ﴾ [هود: ٨٠]، وهنا قال لوط في الردّ عليهم، وعلى تواقحهم، وعدوانهم، وفجورهم: وددت لو

<sup>(</sup>١) التوبة في ضوء القرآن، آمال بنت صالح، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والنحل، ٤/ ٩.

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث، ص٩٦.



أنّ لي عليكم قوة وسيطرة وإمكانات لأردّكم عن غَيِّكم، وأمنعكم من فجوركم، وضلالكم وإنحرافكم، ولكنّي لا أملك هذه القوّة.

- ﴿أَوْءَاوِىٓ إِلَىٰ رُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠]، و﴿أَوْ﴾ [هود: ٨٠] للتخبير؛ أي إما هذا البديل، وإما الذي هنا، فهو أن استند أو استنصر.

- ﴿رُكُنِ شَدِيدِ ﴾ [هود: ١٨]؛ يعني إمّا قوة ذاتية، وإما إسناد خارجي، وهو لا يعني بحال أنه نسي قدرة الله ومدد الله أو غاب عنه، وإنما الكلام عن الأسباب، وهو نبي يعلم أنّ وراء الأسباب مسبباً للأسباب، متى شاء كسر قوانين الأسباب، ونُصر بلا أسباب، فهذا نبي، فمن يعلم إذا لم يكن هو يعلم؟!، والركن الشديد هو القوة المنيعة(١).

د- قال الشيخ عثمان الخميس: في قوله تعالى ﴿قَالَ لَوَأَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيَ إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠]، فيهما قولان:

القول الأول: إنه يخاطب الملائكة - الضيوف - لمّا حوصر في بيته، وأراد قومه أن يكسروا الباب عليه، التفت إلى ضيوفه وقال: لو أن لي بكم قوة لكنت رددتهم، لكنت منعتهم.

القول الثاني: أنَّه كان يخاطب قومه (٢).

وإختلف في معنى ﴿أُوَّ﴾ [هود: ٨٠] في هذه الآية على قولين:

القول الأول: أنها على ظاهرها، ويكون التقدير: لو أني أجد قوة أدفعكم بها، أو تكون هناك قبيلة ركن شديد آوي إليه، يدفع عني شرّكم.

تفسیر سورة هود، ص۲۹۲.

<sup>(</sup>٢) فبهداهم اقتده "قراءة تأصيلية في سير وقصص الأنبياء"، عثمان محمد الخميس، دار إيلاف الدولية، الكويت، ط١، ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م، ص٢٥٦.



القول الثاني: أنها للإضراب بمعنى (بل) كما في قوله تعالى ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ [البقرة: ٧٤]. بمعنى: بل أشدُّ قسوة (١٠).

هـ- وقال الفخر الرازي رَحْمَا أُللَّهُ: أنه لما شاهد سفاهة القوم وإقدامهم على سوء الأدب، تمنَّى حصول قوة على الدفع، ثم استدرك على نفسه وقال: بلى! الأولى أن آوي إلى ركن شديد، وهو الاعتصام بعناية الله تعالى وعلى هذا التقدير: ﴿أَوَ الْكَ رُكُنِ شَدِيدِ ﴾ [هود: ٨٠]، كلام منفصل عما قبله، ولا تعلَّق له به، وبهذا الطريق لا يلزم عطف الفعل على الاسم، ولذلك قال رسول الله صَالَتَلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: رحم الله أخي لوطاً كان يأوي إلى ركن شديد (٢).

و- قال الدكتور صلاح الدين الخالدي رَحْمَهُ اللّهُ: ولم ينس لوط عَيَهِ السّهُمُ قوَّة الله، ولا ولم ينس أنَّه كان يأوي إلى ركن الله القوي الشديد المتين، فهو نبي ورسول، ولا يغيب عنه هذا المعنى، وعلى هذا الأساس نفهم ما رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة رَحْوَلِيَهُ عَنْهُ عن رسول الله صَالِلَهُ عَيْهُ وَسَلَمٌ قال: "نحن أحقُّ بالشك من إبراهيم، ويرحم الله لوطاً، لقد كان يأوي إلى ركن شديد، ولو لبثت في السجن ما لبث يوسف لأجبت الداعي "(").

إِن الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يدينُ لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ في هذا الحديث، وكلامه لا يدلُّ على أن لوطاً نسي أنه كان يأوي إلى ركن الله الشديد، وإنما أراد الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يخبرنا أنَّ لوطاً كان يعلم أنه يأوي إلى ركن الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) البخاري، رقم ٣٣٧٢، مسلم، رقم ١٥١.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ٥٠٧.



إِنَّ يقين لوط عَيْدِالسَّكَمُ أنه كان يأوي إلى ركن شديد أمر مفروغ منه (۱). والدَّليل على ذلك توجُّه لوط عَيْدِالسَّكَمُ في الدعاء عندما قال: ﴿قَالَ رَبِّ انْضُرُنِى عَلَى الْقَوْمِ على ذلك توجُّه لوط عَيْدِالسَّكَمُ في الدعاء عندما قال: ﴿قَالَ رَبِّ انْضُرُنِى عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]. وفي هذا الجانب، من أراد التوسع، هناك تفصيل وافٍ في كتاب "لوط وقومه على ضوء الكتاب والسنة" لمؤلفه الباحث ناصر أحمد نصَّار.

وقد أخبرنا رسول الله صَالَمَتُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ أَنَّ كُلَّ نبيّ بعد لوط كان في منعةٍ من قومه، فروى الترمذيُّ عن أبي هريرة رَضَالِيَهُ عَنْهُ، عن رسول الله صَالَمَتُهُ عَالَى قال: "رحم الله لوطاً، كان يأوي إلى ركن شديد، وما بعث الله بعده نبياً، إلا وهو في ذِروَة من قومه"(٢).

هذا، وقد كان لوط في الآيات الكريمة يُجادل قومه، والموقف يتصاعد حدَّة وشدَّة، والملائكة صامتون، حتَّى بلغ الموقف ذروة التأزم والتعقيد، والرسول يعرض ما يعرض، وهم يفحشون في الردّ، وهو يتمنى القوَّة لينصر الحق، وهنا في لحظة التأزُّم، يتدخّل الملائكة الكرام بكشف الحقيقة التي لم يكن يعلمها لوط عَيْهِالسَّكَمُ، وهي أنهم رُسل الله تعالى (٣).

١٣ - قال تعالى: ﴿قَالُواْ يَالُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓاْ إِلَيْكَ ۖ فَأَسْرِ بِأَهَلِكَ بِقِطْعٍ
 مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا ٱمْرَأَتَكُ ۚ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ ۚ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١].

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ١/ ٥٠٧.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، رقم ٣١١٦، الأحاديث الصحيحة، رقم ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، ص ٢٩٥.



كان تَدَخُّلُ الملائكة في إخبار لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ عن حقيقتهم في الوقت المناسب؛ لدفع الغمِّ والهمِّ والكربِ عنه عَلَيْهِ السَّلَامُ، حتى لا يصاب بالخيبة والحرج أمام ضيوفه.

أ- ﴿ قَالُواْ يَكُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓا إِلَيْكَ ﴾ [هود: ٨١]؛ أي: لن يتمكنوا من الوصول إليك، فدعنا، وإياهم، وتنحّ عنهم، فالله سبحانه لا يتخلى عن أحبابه وأوليائه، وهو القائل: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَدُ ﴾ [غافر: ٥١]، فلن يغلب الفجّار الأبرار، والله ما خلق الخلق لأصحاب الفجور والمُجون والشذوذ.

أذن الله تعالى لأحد ملائكته أن يظهر جزءاً من بنيته النورانية في وجوه أولئك الله تعالى لأحد ملائكته أن يظهر جزءاً من بنيته النورانية في وجوه أولئك الذين أعمت الشهوة الشاذة بصائرهم، فطُمست أعينهم، وسُلبت - بمشيئته تعالى - قوَّة الإبصار، فرجعوا يلتمسون الدّروب في الظلام إلى بيوتهم، وهم يقولون إنَّ هؤلاء أسحر أهل الأرض، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَظَمَسُنَا فَيُنَهُمُ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُدُرِ ﴾ [القمر: ٣٧].

ثم التفتت الملائكة إلى لوط قائلين(١):

ب- ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ ﴾ [هود: ٨١]:

- ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَٰلِ ﴾ [هود: ٨١]؛ الإسراء: هو السير ليلاً، فأسريا أيها الرسول أنت وأهلك، وسرّ بهم بجزء من الليل، أو بالجزء الأخير من الليل (٢).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٤/ ٨٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير سورة هود، ص ۲۹۵.



أي: انتظر حتى يأتي الليل، ويحلَّ الظلام، وعند ذلك خذ أهلك المؤمنين الصالحين، وإخرج بهم من هذه القرية، واستغل الليل والظلام للخروج، لئلَّا يعلم بكم أحداً(١).

ج- ﴿ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنكُمْ أَحَدُ ﴾ [هود: ٨١]؛ ولا ينظر أحد منكم إلى الوراء الالتفات المادي الحسي القائم على نظر العين، لأنه شيء مهول ما سيكون، ولا يحتمل، فلا تلتفتوا(٢).

وأمّا الالتفات المعنوي، حيث نُهوا عن التأخّر في القرية، والالتفات إلى الأغراض والأشياء والمتاع، والالتفات يؤدّي إلى التأخير في اللبث في القرية، والتعوُّق في جميع الأشياء، وبهذا يكونون عرضة للعذاب الذي سيقع للقوم، فعليهم أن يُسارعوا في الخروج، ويُباشروا في السُّرى والنجاة بقطع الليل، وأن لا يلتفتوا إلى أيِّ شيء آخر ولا ينشغلوا به (٣).

وقيل: إنَّ البلد ملوَّث بالمجون والفجور والفواحش، فلا تأسفوا على فِراقه، ولا تنظروا إليه نظرة مودَّع، كما يفعل النازحون والمسافرون عن بلدانهم وأوطانهم، عند المغادرة، وهم ينظرون إليه مودعين آسفين على فِراقه (٤٠).

د- ﴿ إِلَّا أَمْرَأَتَكُ ۗ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَاۤ أَصَابَهُمْ ﴾ [هود: ٨١]

- ﴿ أَمْرَأَتُكَ ﴾ [هود: ٨١]؛ ليست ممن سيخرج معك أو معكم، وأما الروايات الإسرائيلية القائلة: أنها التفتت، فمسخت، فأهون من أن تُذكر، أو أن يشار إليها حتى إشارة (٥).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ٥٠٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير سورة هود، ص ۲۹۵.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ٥١٠.

<sup>(</sup>٤) التفسير الموضوعي، ٤/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير سورة هود، ص٢٩٦.



والاستثناء في قوله: ﴿إِلَّا أَمْرَأَتَكَ ﴾ [هود: ٨١]، من السّير، وليس من الالتفات. والتقدير هنا: فأسر بأهلك بقطعٍ من الليل إلا امرأتك فلا تسْرِ بها(١)؛ لأنها ليست من أهلك المؤمنين.

- ﴿إِنَّهُ و مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ ﴾ [هود: ٨١]؛ هم عللوا كلامهم عن طريق الاستئناف البياني، في قوله: ﴿إِنَّهُ و مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ ﴾ [هود: ٨١]، فبينوا مصيرها من خلال مصير قومها بجملة إسمية للدلالة على ثبوت العذاب لها، واستمرارها فيه، وأكدوه بـ (إن)، وبالجملة الاسمية، وفي الإبهام بـ (ما)، وجعلوا صلة الموصول بالماضي ﴿أَصَابَهُمْ ﴾ [هود: ٨١] ليدل على تحقيق الوقوع، وبأنهم مصابون بالعذاب قبلها، وفيه ما لا يخفى من تضخيم شأن ما أصابهم من العذاب (٢٠).

هـ ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ ﴾ [هود: ٨١]؛ إنَّ موعد هلاك المجرمين هو الصبح، ويبدو أنه الوقت الإصباح، وبدا ذلك في سورة العاديات في قوله تعالى: ﴿ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا ﴾ [العاديات: ٣].

وإن الموعد: وقت الوعيد، والوعد أعم من الوعيد، فيطلق على تعيين الشرِّ في المستقبل، والمراد هنا موعد العذاب، وقالت سورة القمر عن قوم لوط: ﴿وَلَقَدَ صَبَّحَهُم بُكُرةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرُ ﴾ [القمر: ٣٨](٣).

ولعله جعلَ ميقات هلاكهم الصبح، لأنَّه وقت الدَّعة والسكينة، والراحة والهدوء، حيث يكون مجتمعين في مساكنهم، وبالتالي، يكون حلول العذاب حينئذ أشدَّ نكالاً، ولعله أنسب بكون ذلك عِبرة للناظرين (٤).

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في سورة لوط، حمزة ماجد، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) النظم القرآني في قصة لوط، ص١٩٩.



ويبدو أنَّ لوطاً عَيْمِالسَّكُمُ يسأل عن وقت إنزال العذاب بهم من شدة ما عانى منهم، وما رأى من خبثهم وإجرامهم وشرهم، فقال له الملائكة: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبَحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبَحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١]؛ أي: إنَّ الموعد الذي قدَّره الحق سُبَحانَهُ وَتَعَالَى لإنزال العذاب بهم، عند ظهور نور الصبح، وهو قريب(١).

# و- ﴿ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١]:

- ﴿ أَلَيْسَ ﴾ [هود: ٨١]: الهمزة للاستفهام داخلة على النفي فيكون جوابها مثبتاً (بلى)، فهو استفهام تقريريّ، زيدت الباء لزيادة التأكيد في قوله تعالى في خبر ليس ﴿ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١]؛ وقريب معناها: قريب لا يحتاج إلى تقريب، أي: وشيك غير بعيد، فما هي إلا سُويعات وتكون نهايتهم (٢)، وينتقلوا إلى عالم البرزخ.

### ومن دروس الآية الكريمة:

- الرسول لا يُفارق ميدان الدَّعوة إلا في اللحظة الأخيرة.
- لا يترك المولى حجَّةً لأحد. من هنا جعل الرسل يغادرون قومهم بمقدار الوقت الكافي (٣).

١٤ - قال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً
 مِن سِجِّيلِ مَّنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٢].

أ- ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ [هود: ٨٦]؛ عبّر بفاء التعقيب دون الواو ﴿ فَلَمَّا ﴾ [هود: ٨٦] للإشارة إلى سرعة الأمر، وأضاف الأمر إليه سبحانه بنون العظمة ليُفيد القدرة،

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٤/٤٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير سورة هود، ص۲۹۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، ص٢٩٨.



وهي تؤكَّد سرعة التنفيذ، فكأن النصَّ اِلتقى كل حرف فيه، وكلُّ كلمة لإفادة المعنى المطلق، أو السرعة المطلقة لتعزيزه وتقويته (١).

كان أمر الله تعالى بإهلاكهم، وتطهير الأرض من دنسهم، وفَسادهم، وشُذوذهم سريعاً، وحاسماً غير قابل للرجوع.

ب- ﴿جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا ﴾ [هود: ٨٦]؛ هي صورة للتدمير الكامل الذي يَقلب كل شيء، ويُغيّر المعالم، ويمحوها، وهذا القلب، أيّ في جعْل عاليها سافلها أشبه شيء بتلك الفطرة المقلوبة الهابطة المنتكسة من قمّة الإنسانية إلى مرتبة الحيوانية، بل أحط من الحيوانات، فالحيوانات ملتزمة، واقفة عند حدود فطرة الحيوان التي فطرها الله عليها(٢).

لقد قلب الله بهم الأرض، وجعل أعلاها موضع أسفلها، والجزاء من جنس العمل، لأنهم عكسوا الأمور، وانتكسوا عن الفطرة السليمة التي فطر الناس عليها (٣).

ج- ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُودِ ﴾ [هود: ٨٦]؛ أيّ رجمنا هذه القرية بحجارة، تساقطت عليهم كالمطر، ولكنَّها من طين متحجّر، وقد سُجِّلت عليه أسماؤهم مرتبةً ترتيباً(١).

والسجّيل: هو الحجر المكوّن من طين، قال الإمام الراغب "السجيل: حجر وطين مختلط "(٥).

المصدر السابق، ص٩٩٦.

في ظلال القرآن، ٤/ ١٩١٥.

التفسير الموضوعي، ٤/ ٨٥.

تفسير سورة هود، ص٢٩٩.

المفردات في غريب القرآن، ص٣٩٨.



وقد سَمّى الله هذه الحجارة هنا سجيلاً، بينما ذكرت آية أخرى أنها حجارة من طين: ﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينِ ﴾ [الذاريات: ٣٣].

- ﴿مَّنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٦]: اسم مفعول، من التنضيد، وهو بمعنى الترتيب والتراكم، وتقول: نضدتُّ المتاع: إذا رتبته بعضه على بعض، وتقول سحاب منضود: متراكم بعضه فوق بعض (١). ومتتابع في النزول فوق رؤوسهم (٢).

### وإن من الدروس المستفادة من الآية:

- لما قلب قوم لوط فطرة الله، وتحولوا إلى الشذوذ، جعل الله عِقابهم قلب بلدتهم عاليها سافلها، والجزاء من جنس العمل.
- أصل المطر رحمة، ولكن جعل الله تعالى المطر على قوم لوط حجارة، وهو جزء من قلب نظام الكون في مقابل قلب الفطرة.
- شدّة العذاب على قدر شدّة الكفر، وتحدي قوانين الله، وفطرته، وإرادته في خلقه.
  - كلُّ شيء عند الله في كونه بمقدار، فإذا جاء الأجل لا يتأخر.
    - الويل لمن قابل تعاليم الأنبياء بالتحدِّي والكفر<sup>(n)</sup>.
- ١ قوله تعالى: ﴿مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ فَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٣]:

هذه الآية تتمة للحديث الذي في الآية السابقة عن الحجارة التي أرسلها الله على قوم لوط، إذ قال عنها أنها: ﴿مِّن سِجِّيلٍ مَّنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٢]، وهنا أكمل وصفها: ﴿مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٣٨]، فالنسق واضح كالشمس في رابعة النهار.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٨١.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٨٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة هود، ص٣٠١.



أ- ﴿مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٨٣]؛ معدّة عند الله معلمة، أي: محدَّدة، كلُّ حجر يرسل على من كتب اسمه عليها. وأضاف لفظ الربِّ إلى ضمير خطابه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ تَكريماً وتشريفاً (١).

وهذه الحجارة مسوَّمة كما تُسوِّم الماشية، أيّ تُربى وتُطلق بكثرة، فكأنما هذه الحجارة مربَّاة، ومطلقة لتنمو وتتكاثر لوقت الحاجة، وهو تصوير عجيب يُلقي ظلَّه في الحس، ولا يفصح عنه التفسير كما يفصح عنه هذا الظلّ الذي يُلقيه (٢).

وتصوّر منظر المطر الخاص من الحجارة، يَعقُب قلبَ القرية، ويصيبُ كلَّ واحد من أهلها حجره به، المعدُّ له وحده، ويكون به هلاكه والقضاء عليه.

وما هي إلا لحظات حتى دمَّر الله قرية قوم لوط الكبيرة، ودمَّر قراهم الأخرى المحيطة به، وقضى على أولئك القوم الضالين الشاذين، الذين ملؤوا أرضهم شذوذاً وفساداً، وعُهراً وفجوراً، ورِجساً وقذارة، فزالوا عن وجه الأرض، وذهبوا إلى جهنم حيث الويل والعذاب(٣).

ب- ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٣]؛ أيّ ما هذه الحجارة من كل ظالم ببعيد سواء ما قصد به كفار مكة، أو مطلق الظالمين في مطلق الزمان والمكان، فلا داع لحصرها بأهل مكة.

إنَّ القصد، أنَّ مثل هذا العذاب أو هو على شاكلته معدَّ، وقريب من كل ظالم، سواء ظلم العِباد أو ظلم النفس، أو ظلم الحقيقة، بإشراك آلهة مع الله، فالشرك أساس الظلم، وأساس البلاء.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص۳۰۲.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٤/ ١٩١٥.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ١٩٥.



## ومن الدروس المستفادة من الآية:

- كل ظالم نهايته مَخُوفة مهولة.
- الظلم أنواع ودرجات، لكنَّه كلَّه خطير مُهلك.
- خراب الأوطان أغلبه مرتبط بالظلم: ﴿فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةُ بِمَا ظَلَمُوٓاْ ﴾ [النمل: ٥٦].
- عِقاب قوم لوط لن تنجو منه الحضارة الإنسانية المنحرفة عن شرع الله، والواقعة في شباك إبليس، ووساوس الشيطان التي تتحدى الله اليوم، وتتحدَّى قيم الدين والأخلاق والفطرة.

وليس بالضرورة أن تمطر بالحجارة، فقد يرسل الله عليهم العواصف المدمّرة والزلازل والأمراض، كالإيدز المتسبب بالدرجة الأولى عن الشذوذ، والسل الذي تطور الآن فصار عصيّاً على الأدوية، والمفاجآت لا تنتهى (١).

## 💠 ثانياً: قصة لوط عَيْءِالسَّلَامُ في سورة الحِجر، وارتباطها بقصة إبراهيم عَيْءِالسَّلَامُ

قال تعالى: ﴿نَيِّ عِبَادِى أَنِي أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنَّ عَذَابِ هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ۞ وَنَيِّنَهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ إِنّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ۞ قَالُواْ لاَ تَوْجَلُ إِنّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمِ عَلِيمِ ۞ قَالَ أَبْشَرْتُمُونِي عَلَىٓ أَن مَسَنِي ٱلْكِبَرُ وَجِلُونَ ۞ قَالُواْ لاَ تَوْجَلُ إِنّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمِ عَلِيمِ ۞ قَالَ أَبْشَرُونَ ۞ قَالُواْ بَشَّى رَبَاكَ بِأَلْحِيمَ وَ قَالَ أَنْ مَسَنِي ٱلْكِبَرُ فَيَ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَنْطِينَ ۞ قَالُ وَمَن يَقْنَطُ مِن وَجَمَةِ رَبّهِ ۚ إِلّا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ قَالُواْ بِشَا لَوْنَ ۞ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمُ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ قَالُواْ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ وَمِن يَقْنَطُ مِن رَحْمَةِ رَبّهِ ۚ إِلّا ٱمْرَأْتَهُ وَقَرُهُ مُنكُمُ وَلَيْكُمُ الْبُهُ وَمُعُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلّا ٱمْرَأْتَهُ وَقَرُهُ مُنكُونَ آلِهُ لَيْمَا الْفَرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنَا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرَاتَهُ وَقُومُ مُ أَجْمَعِينَ ۞ إِلّا ٱمْرَأَتَهُ وَقَرُهُ مُنكُرُونَ ۞ لَيْمَا الْفَرِينَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُوسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُولِ الْمُؤْمِلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُولِا إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنَا لَمُولِا إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا قَالًا إِنّا لَمُولِ إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَمُولِا إِنّا لَمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنّا لَكُولُونَ ۞

<sup>(</sup>۱) تفسیر سورة هود، ص ۳۰۲ – ۳۰۳.



قَالُواْ بَلْ جِئْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ وَأَتَيْنَكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴿ فَأَسُرِ بِأَهْلِكَ بِقِطِعٍ مِّنَ النَّيْلِ وَاتَّبِعْ أَذَبَرَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ وَامْضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ۞ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَلَوُلاَةِ مَقُطُوعٌ مُّصْبِحِينَ ﴿ وَجَآءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَلَوُلاَةِ مَقُطُوعٌ مُّصْبِحِينَ ﴿ وَجَآءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَلا تُخْزُونِ ﴿ فَي وَاتَقُواْ اللَّهَ وَلا تُخْزُونِ ﴿ وَالْمَنْ اللَّهِ وَلا تَخْزُونِ ﴿ وَاللَّهُ وَلا يَعْرُونِ ﴿ وَاللَّهُ وَلا يَعْرُونِ فَى اللَّهُ وَلا يَعْرُونِ فَى اللَّهُ وَلا يَعْرُونِ فَى قَالَ مَا وَاللَّهُ وَلا يَعْرُونِ فَى قَالَ إِنَّ هَا فَالْمَ مَوْنَ ﴿ وَهُ وَلَا تَعْمُونَ فَى وَاللَّهُ وَلا يَعْرُونَ وَلَا تَعْمُونَ وَ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَجَارَةً وَلَا مَا فَا مُعْرُونَ عَنِ الْعَلَيْمَ اللَّهُ وَلَا مَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَجَارَةً لَكُ مُ الْعَلَيْقِ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَمَا عَلَيْهُمْ وَالْعَلَيْمُ وَلَاكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْنَ فَى ذَالِكَ لَا عَلِي لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُونَ وَ وَاللَّهُ الْمُعْرِيلُ وَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِيلُ وَاللَّهُ اللَّهُ للَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هذه الآيات تتمّة الإنباء الذي ذكر في الآيتين وهو: ﴿ نَبِيّ عِبَادِى آَنَا ٱلْغَفُورُ الْرَحِيمُ ﴿ وَأَنَ عَذَابِ هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [الحجر: ٤٩، ٥٠] و ﴿ وَنَبِّعْهُمْ ﴾ [الحجر: ٥١]، فهي تتمة لما مرّ، وتطبيق وتحقيق، ففي قصة إبراهيم مع ضيفه أو ضيوفه تحقيق لما مرّ، فقد تجلّت رحمة الله على عبده إبراهيم، والتفضل عليه بالولد، وتجلت معاني عذابه على قوم لوط. هذا في قصة واحدة ظهر فيها المعنيان، فقد سألهم عن مهمتهم؛ فقالوا كما ستبيّن الآيات الآتية: ﴿ إِنّا أَرْسِلُنا الله قَوْمِ مُحْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ أي: لإهلاكهم وعذابهم، فتبين مصداق ما ذكرت الآيتان في هذه الآية عن ضيف إبراهيم الذين جاؤوا بالبشرى لإبراهيم بالولد، وبنجاة قوم لوط، وجاؤوا بعذاب الكافرين المجرمين وهلاكهم (١٠).

وإن المتدبر للآيات الكريمة في سورة الحجر، يجد أنّها لا تحدثنا عمّا جرى بين إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ وبين قومه، وإنما عن جانب مما كان بينه وبين الملائكة، ويلمح المتدبر في الآية الجديد في قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ لأول مرة دون عناء:

<sup>(</sup>۱) تفسير سورة الحجر "دراسة تحليلية موضوعية"، أحمد نوفل، جمعية المحافظة على القرآن الكريم، عمّان، الأردن، ط١، ١٤٤٠هـ – ٢٠١٩م، ص٢٧٩.



- يُسميهم القرآن ضيفاً.
- يُطوى فيها ذكر الطعام وما يتصل به.
  - يُطوى فيها ذكر المرأة.
- يُشعرهم إبراهيم هنا بوجَله، وهو مقدمات الخوف:

﴿ إِنَّا مِنكُرُ وَجِلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]، وفي السورة السابقة - أي هود- أوجس منهم خيفة.

- يوصف الغلام الذي بشر به هنا بأنه عليم.
- يقف عند هذه العبارة المصوِّرة المعبّرة في قوله:
  - ﴿مَّسَّنِيَ ٱلْكِبَرُ ﴾ [الحجر: ٥٤].
- نجد هنا صفة زائدة على ما تقدم في سورة هود، وهي عدم "القنوط"، إنما الذين يقنطون هم الضالون فقط، وإبراهيم عَلَيْ السَّكُمُ ممَّن أكرمهم الله بالهداية، ألا ترى أخي القارئ أنَّ ما في السورة كله جديد، لا تحوم حوله شبهة تكرار، ولا تشوبه شائبة إعادة، وأنَّ الذين يدّعون التكرار إنما هم واحد من اثنين: إما أنهم لا يعلمون نظراً، وإما أنهم لا يفقهون خبراً(۱).
  - ١ قوله تعالى: ﴿ وَنَبِّئُهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِ بِهِ ﴾ [الحجر: ٥١]:
- أ- ﴿وَنَيِّئُهُمْ ﴾ [الحجر: ٥١]؛ الواو للعطف، عطف للإنباء على الإنباء مع التصريح بالعامل أو بالفعل: ﴿نَبِيٍّ عِبَادِيّ ﴾ [الحجر: ٤٩].

<sup>(</sup>۱) قصص القرآن الكريم، فضل حسن عباس، دار النفائس للنشر والتوزيع، عمّان، الأردن، ط ٣، ١٤٣٠هـ – ٢٠١٠م، ص٢٨٩.



﴿ وَنَبِنَهُمْ الكلمة يعود إلى العباد المذكورين في الآية السابقة، والأنباء: الأخبار ذات الشأن. ولا ريب أنَّ ضيف إبراهيم قد أتوا لأمر جلل ذي شأن (١).

ب- ﴿عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحجر: ٥١]:

﴿عَن﴾ [الحجر: ٥١]؛ حرف جر: متعلق بنبئهم أي: عن أخبارهم.

﴿ضَيْفِ ﴾ [الحجر: ٥١]؛ تأتي للإفراد والجمع، ويبدو هنا أنَّها للجمع.

﴿إِبْرَهِيهِ ﴾ [الحجر: ٥١]؛ هو الخليل، باني البيت، صاحب الملّة الحنفية السمحة، وهو أعظم الرسل جميعاً بعد الرسول الأعظم محمد صَالَّاللّهُ عَلَيْهِ وَسَالًو (٢).

- قال عبد الرحمن بن ناصر السعدي رَحْمَهُ اللهُ: ﴿ وَنَبِّنْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحجر: ٥١]؛ أي: عن تلك القصة العجيبة، فإن في قصّك عليهم أنباء الرسل، وما جرى لهم؛ ما يوجب لهم العبرة والاقتداء بهم، خصوصاً إبراهيم الخليل عَلَيْهُ اللهُ أن نتبع ملته، وضيفه هم الملائكة الكرام، أكرمه الله بأن جعلهم أضيافه (٣).

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- الماضي مشحون بالدروس والعبر، وقد انتقى القرآن الكريم هذا الماضي بالدروس، وقصّه علينا، فأين من يبحث في كنوزه ويَعتبر؟

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، المصدر السابق، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص٨٦٤.



- إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ من أولي العزم من الرسل، ويجب ذكر هذه الشخصية العظيمة، والتأسِّي بها.
- يجب التضلُّع من اللغة العربيّة، ومعرفة أسرارها، ومعاني مفرداتها، وأنَّ الضيف على سبيل المثال -تصحُّ للمفرد والجمع.
- القصص القرآني حقُّ مطلق مُصفَّى، لا يجوز خلطه بخرافات بني إسرائيل، وتلفيقاتهم وافتراءاتهم على الأنبياء؛ من إسقاطات صفات بني إسرائيل على الأنبياء والمرسلين، حاشاهم(١).
  - ٢ قوله تعالى: ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]:

أ- ﴿إِذْ ﴾ [الحجر: ٥٢]؛ ظرف لما مضى من الزمان، ومن شأنه أن يستحضر لحظة معينة، أو مشهداً معيناً من شريط طويل للأحداث، فهو -أي الظرف "إذ"- يوقفك عند المطلوب من هذا الشريط الطويل، ومن المشاهد المتعددة.

ب- ﴿ دَخَلُواْ عَلَيْهِ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ أوّل دخولهم على إبراهيم دون سابق إعلام، والضمير في (عليه) عائد إليه، فالحديث عنه منذ الآية السابقة.

ج- ﴿فَقَالُواْ سَلَمًا ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ فقال الملائكة، ولم يُحدّد النصّ الكريم عددهم، وكلمة ضيف في الآية السابقة تحتمل الإفراد والجمع، وإن كان قوله: ﴿دَخَلُواْ ﴾ [الحجر: ٥٦] يفيد الجمع؛ ولا يُعيّنه تماماً، فقد تكون للتعظيم مثلاً. و﴿سَلَماً ﴾ [الحجر: ٥٦]: نُسلّم عليك سلاماً (٠٠).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٨١.



د- ﴿قَالَ إِنَّا مِنكُورُ وَجِلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ أي فزعون خاتفون، ولا تظننَّ أنَّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ واجههم بهذا عندما دخلوا عليه، فقد كان عَلَيْهِ السَّلَامُ كريماً، ويُحب أن يغشاه الضيوف دائماً في بيته، وإنما قال ذلك في نفسه بعد أن قدّم لهم الطعام، ولم تمتد أيديهم إليه؛ لأنَّ أجسام الملائكة نورانية، فهم لا يأكلون، ولا يشربون، ولا يحتاجون إلى ما يحتاج إليه الإنسان المخلوق من تراب الأرض، والذي يتغذى بما تخرجه له الأرض(١).

ولم يُسجّل النصّ الكريم هنا ردّ إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ؛ اكتفاءً بما ذكر في غير موضع، فكل موضع يعرض طرفاً مختلفاً، وجزءاً مُتمّاً من القصة، والمشاهد تتكامل (٢).

ففي سورة هودرد عليهم بقوله تعالى: ﴿قَالَ سَلَمُ أَنَ مَا لَبِثَ أَن جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ [هود: ٢٩]، وفي سورة الذاريات: ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ وَفَلَ فَلَا اللَّهُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ فَلَا أَهْلِهِ عَلَى أَهْلِهِ عَلَى أَهْلِهِ عَلَى أَهْلِهِ عَلَى أَهْلِهِ عَلَى أَنْ يَرِد التحية بالقول: ﴿إِنَّا مِنكُرُ وَجِلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٢]، ولا أتصور أن هذا من الكلام المصرح به والملفوظ، ولكنه من الكلام النفسي الملحوظ على الملامح والسمات والقسمات، وكم عبر القرآن بـ ﴿قَالَ ﴾ [الحجر: ٥٢] أو ﴿قَالُواْ ﴾ [الحجر: ٥٣] وقصد الكلام النفسي، ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمُ النفسي . ومن ذلك: ﴿فَأَسَرَهَا لَهُمُ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَكَانًا ﴾ [يوسف: ٧٧].

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٤/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص ٢٨١.



وخلاصة القول: هذا فيما أرى، من الكلام النفسي الصادر عن خليل الله، قد قرأته الملائكة على صفحة وجهه الشريف، وملامحه الكريمة عَلَيْهِ السَّلَامُ (١).

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- الكلام النفسي يُعبر عنه بـ ﴿قَالَ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ لشدّة ظهوره ووضوحه على الملامح، فكأن لسان الحال ولسان المقال شيء واحد.
- الأنبياء والرسل الكرام عَلَيْهِمُالسَّلَامُ يعتريهم ما يعتري البشر من الحذر والوجل والخوف والحزن والضيق، ولكن بمقادير مختلفة، ليكونوا هداة مهديين، ومعلمين للبشر.
- قد يحذف القرآن ما ذكره في مكان، اعتماداً على ما ذكره في مواضع أخرى، وإحالة عليه، كردِّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ تحية الملائكة.
- الرسل لا يعلمون الغيب، ولا ما وراء الأشياء، إلا إذا أعلمهم مولاهم، وخالقهم، أو جاءهم العلم من مصدر (٢).

٣- قال تعالى: ﴿قَالُواْ لَا تَوْجَلَ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الحجر: ٥٠]:

هذه الآية فيها ردُّ الملائكة على ما رأوه من وجل إبراهيم عَلَيُوالسَّلَامُ، أو ما صرح به من وجل، هذا جوابه من قِبَل الملائكة بعدم التوجّس والوجل، فإنما هم مرسلون من الله، وأولياء الله لا يخافون من أولياء الله.

أ- ﴿قَالُواْ لَا تَوْجَلُ ﴾ [الحجر: ٥٣]؛ قالت الملائكة عَلَيْهِمْ السَّلَامُ لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ - الما رأوا وجله أي خوفه -: لا تخف، وقرّ عيناً، واطمئن بالاً، فإنما نحن رسل الله إليك بالبشرى (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص ٢٨٥.



ب- ﴿إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الحجر: ٥٣]؛ كثير العلم، وهو إسحاق، إذ جاء التصريح به في سورة هود ﴿وَٱمۡرَأَتُهُ وَقَابِمَةُ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١].

فقد صرحت الآيات باسمه، واسم ولده يعقوب عَلَيْهِمَاالسَّلَامُ، وأمَّا الغلام الذي بُشَّر به إبراهيم؛ والموصوف بالحلم ﴿فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١]؛ فهو إسماعيل عَلَيْهِ السَّلَامُ (١٠).

فالبشارة تكررت لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، ولهذا حكى الله تعالى عن إبراهيم قوله: ﴿ الْخَمَٰدُ لِللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

٤ - قوله تعالى: ﴿قَالَ أَبَشَّرْتُمُونِى عَلَىٓ أَن مَّسَّنِىَ ٱلْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ﴾ [الحجر: ٥٥]:

في الآية الكريمة، بشرت الملائكة إبراهيم عَلَيُوالسَّلامُ بغلام عليم، وهنا في هذه الآية يستفهم إبراهيم من الملائكة فيقول لهم: هل تبشروني بعد أن مسّني الكبر ﴿فَهِمَ تُبَشِّرُونَ ﴾ [الحجر: ٥٤].

أ- ﴿قَالَ أَبْشَرْتُمُونِى ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ قال أي: إبراهيم (عليه الصلوات والتسليم)، ﴿أَبَشَّرْتُمُونِى ﴾ [الحجر: ٥٤]؛ الهمزة للاستفهام؛ داخلة على الفعل الذي يتضمّن فعلاً وفاعلاً ومفعولاً به.

ب- ﴿عَلَىٰٓ أَن مَّسَنِىَ ٱلْكِبَرُ ﴾ [الحجر: ٥٤]؛ (على) هنا إمّا أن تكون متضمنة معنى البَعدية، أو هي على معناها الأصلي، كما نقول: "أتغفر لي على ما كان مني" أي على وضعي الذي أنا عليه؛ فهي للاستعلاء والتمكّن، أي بعد أن توغلت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٨٥.



في الكبر، وتمكن مني، وتمكنت منه، بمعنى أبعدت، وأوغلت. وعبّر بالمسّ ليفيد أنَّ الكبر منه، والكبر: الهرم، وقطع سنوات عديدة من العمر.

ج- ﴿ فَهِ مَ تُبُشِّرُونَ ﴾ [الحجر: ٥٤]؛ الفاء تفريعية، و "بم" بأي شيء تبشرونني؟ وحذفت الياء ليس لمراعاة الفواصل، فهي مقصد يتبع المعنى والبلاغة، ولكن الأهم من مراعاة الفواصل، وهي مهمة؛ لكنها أقل أهمية، والأهم المسارعة في التعبير، وخفة القول والنطق، والحذف ليس من نصيب الياء فحسب، بل معها أيضاً حذف النون الثانية من أهل الكلمة وهو: تبشرونني.

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- في هذا المقام الاستفهام يحمل معاني عديدة وعريضة، والمقصد الأصلي منه الاستعلام والتعجب، والآية هنا جاءت على هذا الغرض، وليس الاعتراض.
- -هذه الآية فيها البشرى في أولها وآخرها: ﴿قَالَ أَبَتَّمُرَتُمُونِي﴾ [الحجر: ٥٤]؛ والتكرار مقصود لذاته، وهو تقرير المعنى بالتكرير.
- في الكون سنن يتعامل بها البشر، ويعيشون وفقها، ومتى شاء الله خرق هذه السنن، ونقض هذه النواميس.
- إِنَّ خليل الله عَلَيْهِ السَّلَمُ استعظم نعمة الله عليه؛ فاستفهم هذا الاستفهام التعجبيّ المبنيّ على السنن التي أجراها الله بين عباده، لا أنّه استبعد ذلك على قدرة الله، فهو أجل من ذلك قدراً.
- ﴿فَهِمَ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ هي "ما" الاستفهامية أو ماذا؛ دخلها معنى التعجب، وكأنّه قيل، فبأيّ أعجوبة ﴿تُبَشِّرُونَ ﴾ [الحجر: ٥٤](١).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٨٩.



- ٥ قال تعالى: ﴿قَالُواْ بَشَّرْنَاكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَانِطِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]:
  - ﴿ قَالُواْ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ أي: الملائكة الكرام ردّاً على إبراهيم.
- ﴿بَشَّرْنَكَ بِأَلْحَقِ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ ما قلناه لك من البشرى هو الحق؛ فالبشرى ملتبسة بالحقّ مرتبطة به، بمعنى أنّها متحققة لا محالة، فهذا وعد من الله، والله منجز وعده.
- ﴿ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَانِطِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ ليس إبراهيم عَلَيْ السَّلَامُ من القانطين، والملائكة تعلم هذا، ولكن إبراهيم ربّما قاس الأمر بمنظور السنن والنواميس المعهودة والمألوفة، ولكن الله تعالى متى شاء خرق النواميس، فقولهم فلا تكن من القانطين يعني لا ترتبط بالنواميس والسنن، وتقول: في ضوء المألوف من السنن لا يمكن إنجاب الولد مع هذه الحيثيات الموجودة من الكبر، وعقم الزوجة، والقنوط، واليأس من الشيء، وعدم توقع حدوثه (۱).

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- السنن لا تعرقل نفاذ الإرادة الإلهية.
- نحن نعيش وفق السنن، ونبني تصرفاتنا وفقاً لها، ونعتقد دائماً بطلاقة المشيئة الإلهية.
  - وعد الله حقٌّ، ولا يأسَ من رحمته سبحانه.
- نهي الملائكة إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ عن القنوط أو الكون من القانطين، لا يعني أنَّه كان مستعدًا له، أو موجوداً عنده، فالله يقول: ﴿وَمَن يَقَنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٩٠.



ٱلضَّهَ آلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦] فالأنبياء مُحال عليهم، ولكنه إشارة لعدم الارتهان إلى ربط الأمور بالأسباب، والله أعلم(١).

- ٦- قوله تعالى: ﴿قَالَ وَمَن يَقُنَظُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّالُّونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]:
  - ﴿قَالَ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ أي: إبراهيم (عليه الصلوات والتسليم).
    - ﴿وَمَن ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ الواو استئنافية.
  - ﴿يَقْنَطُ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ القنوط: اليأس، واستبعاد حصول الشيء.
- ﴿رَّحْمَةِ رَبِّهِ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ من: متعلقة بالفعل يقنط، وأضاف الرّحمة إلى لفظ ربه لتعظيمها من ناحية، وقربها من ناحية، وأضاف الربّ إلى ضمير الغائب؛ ليجعلها قاعدة عامة، وقانوناً شاملاً، وليس أمراً متعلّقاً به فحسب.
- ﴿إِلَّا ٱلضَّآ الْوَنَ ﴾ [الحجر: ٥٦]؛ الذين لا يعرفون الله، ولا يهتدون إليه سبيلاً، ولا يرجونه، ولا يحشونه (٢)، الذين ضلوا عن طريق الله، فلا يحسّون رحمته، ولا يستشعرون رأفته، وبره، ورعايته، وأمّا القلب النديّ بالإيمان؛ المتصل بالرحمن؛ فلا ييأس، ولا يقنط، مهما أحاطت به الشدائد، ومهما ادلهمّت به الخطوب(٣).

قال أسعد حومد: أجابهم إبراهيم عَلَيْ السَّلَامُ أنه ليس قانط من رحمة الله، وإن كان قد كبر، وأسنت زوجته، فإنه يعلم من قدرة الله ورحمته ما هو أبلغ من ذلك، ولا يقنط من رحمة الله إلا من ضلّ طريق الهداية والإيمان، وجهل عظمة الخالق(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) أيسر التفاسير، أسعد محمود حومد، حقوق الطبع محفوظة للمؤلف، ط٤، ١٤١٩هـ - ٢٠٠٩م، ص ١٨٥٩.



## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- القنوط والإيمان لا يجتمعان.
- الضلال أساس الكفر، والعكس صحيح، فبينهما علاقة جدلية، كل واحدة تؤدى للأخرى.
  - رحمة الله قريبة، ولا يأس من وصولها وشمولها كل من طلبها.
- إبراهيم عَلَيُوالسَّكُمُ لم يستغرب ذلك قنوطاً من رحمة الله، ولكن استبعاداً له في العادة التي أجراها الله، والسنن التي اعتادها البشر، وبنوا حياتهم ومعاشهم عليها، ولم ينسوا بالطبع أنّ الله فعّال لما يريد، يخرق المعتاد وقت يشاء (١).

## ٧- قوله تعالى: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُو أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٠]:

يواصل إبراهيم عَلَيُوالسَّكُمُ في هذه الآية حديثه مع الملائكة، ففي الآية السابقة على قولهم: ﴿فَلَا تَكُن مِّنَ اللَّهَ خِطِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]، بعد أن بشروه بالولد، وهنا يسألهم عن مهمتهم الأساسية التي جاؤوا من أجلها، فالبشارة بالولد يمكن أن تكون في رؤيا، كما كان خبر أو أمر ذبحه لولده، وأما بشارته هنا فأمر زائد على عظم شأنه، وكأن الأمر كما توقع، فالآيات سلسلة متصلة، وعقد مترابط(٢).

أ- ﴿ قَالَ فَمَا خَطُبُكُمُ ﴾ [الحجر: ٥٧]؛ قال إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ للملائكة الكرام عَلَيْهِ السَّلَامُ ، ما شأنكم الجلل العظيم الذي جئتم له؟ والمهمة التي أتيتم لها؟

ب- ﴿ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٧]؛ يخاطب المرسلين بالتكريم والتوقير، وإلا فبالإمكان الاكتفاء بالسؤال: فما خطبكم؟ والرسل هم عناوين التلطف

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٩٥.



والرفق وحسن معاملة الخلق، فكيف إذا كانوا رسلاً مثلهم، لهم عند الله شأنهم ومنزلتهم؟(١).

إِنَّ إِبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ انتقل إلى سؤالهم عن سبب نزولهم إلى الأرض؛ لأنه يعلم أنّ الملائكة لا ينزلون إلا لأمر عظيم، كما قال تعالى: ﴿مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَيْهِكَةَ إِلَّا فِأَلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْقُلْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- الرسل والنبيين نماذج التلطف في الكلام، والترفق في معاملة الخلق، فكيف بتعاملهم مع الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

-الخطب: الشأن الجلل الذي يستدعي ممن يراه أو يسمع به أن يستفسر عنه، لذا لم ترد مفردات (الخطب) في القرآن إلا في مقام الاستفهام (٢).

٨- قوله تعالى: ﴿قَالُوٓاْ إِنَّآ أُرْسِلْنَآ إِلَىٰ قَوْمِ مُّجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٨]:

في الآية السابقة، كان إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ يسأل الملائكة عَلَيْهِ مَالسَّلَمُ: ﴿فَمَا خَطُبُكُمُ ﴾ [الحجر: ٥٧]؟ وفي هذه الآية يتلقى الجواب منهم، فالآيات في هذا السياق، كلها متر ابطة متصلة متو افقة.

أ- ﴿ قَالُواْ إِنَّا أُرْسِلْنَا ﴾ [الحجر: ٥٨]؛ قالوا - أيّ الملائكة الكرام - إنّا، واستخدموا أداة التوكيد لتأكيد الكلام، وإثارة الاهتمام، وأنهم بالفعل أتوا لأمر جلل.

ب- ﴿ إِلَىٰ قَوْمِ مُّجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٨]؛ حرف جر هنا بمعنى الغاية والنهاية، أي أن مهمتنا في آخرها تنتهي عند هؤلاء لإنهائهم، ولم يُعيّنوهم في هذه الآية،

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٩٧.

•

وسيتم تعيينهم في الآية التالية من خلال استثناء "آل لوط" فعلم أنهم قوم لوط جزاء على خروجهم على فطرة الله، وكفرهم بالله، وأن يكون القوم متواطئين على الجريمة؛ فهذا شيء عجيب.

والمجرم من فعل الجريمة، وهي الفعلة الكبيرة الخطيرة ذات الجرم، وكمية الشرِّ الكبير (١١).

قال السعدي: ﴿قَالُوٓاْ إِنَّآ أُرْسِلْنَآ إِلَىٰ قَوْمِ مُّجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: ٥٨]؛ أي: كثر فسادهم، وعظم شرّهم، لنعذبهم ونعاقبهم (٢).

### الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- من أسماء الله: الصبور، ولكنه شديد العقاب متى تجاوز الظالمون المدى.
- من فعل الشرّ وتأخر عقابه؛ أصابه نوع من الأمن الكاذب الخادع أنه لن يؤخذ، ولن يؤاخذ، ثم تكون المفاجأة الصاعقة.
  - التواطؤ على الجريمة وشرعنتها وتسويغها أخطر من الجريمة في ذاتها.
- حضارة اليوم، تُكرر من قذارة هذا الفعل، وتتواطأ عليه، مما يجعلها مُهدّدة بعذاب غير متوقع، يفوق كل توقع.
- للحضارة الغربية زخمها، وثقلها، بحيث تفرض من سيئاتها ما تشاء، بقوتها الناعمة، أو بقوتها الخشنة. وأمة الإسلام ينبغي أن تكون مُحصّنة من شرور هذه الحضارة، والتي تنضح شراً وإلحاداً، وفجوراً، وظلماً، ونهباً للشعوب المقهورة، وامتهاناً لكرامة الإنسان وفطرته السليمة.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص٨٦٥.



- مصادرة الإرادات والقناعات، أشدُّ من نهب الثروات(١).
- **٩ قال تعالى**: ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]:

أ- ﴿إِلَّا ءَالَ لُوطٍ ﴾ [الحجر: ٥٩]؛ الاستثناء منقطع؛ لأن المستثنى ليس من جنس المستثنى منه، وآل الرجل زوجه وذريته، ولسنا نردد مع الاسرائيليات حكاية أن له بنتين، فليست تلك الروايات عندنا بمصدر معتد به، ولا يُستند إليه، ولا يُعتمد عليه ولا يوثق به، فلا ندري أكان عنده أولاد؟ وكم كانوا؟ وكم عنده من البنات؟ المهم أن القرآن الكريم لا يدخل في التفصيلات، فعبر بكلمة عامة "إلا آل لوط"، ثم يستثنى من آل لوط زوجه.

ب- ﴿إِنَّا لَمُنَجُّوهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]؛ إنَّ واسمها وخبرها، وزيدت اللام - نحوياً، لا بلاغياً - على الخبر لتوكيده، وأتت ﴿أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٩]: لتوكيد المؤكد، وهذا المنهج في التزام النص لا ينبغي الحيدة عنه تتبعاً للإسرائيليات، وللفضول بمعرفة الزيادة والتفصيلات(٢).

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- ليست الإسرائيليات مصدراً للمعرفة والمعلومات، ومليئة بالمتناقضات.
  - آل الرجل: امرأته وذريته؛ وهذا مصطلح قرآني.
  - الاستثناء منه متصل ومنقطع، وينبغي التمييز بينهما.
- إذا نزل العذاب، فإن الله يُنجّي منه من يشاء، وأحياناً يصيب الجميع، كما حذّر الله تعالى في قوله: ﴿وَاتَقُواْ فِتْنَةً لَا شُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ [الأنفال: ٢٥].

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٣٠١.



- نبغي أن تحذر الأمة - وقد كثر فيها المترفون والترف - أن تصيبها النكبات، والولايات، والعطب، والهلاك، والتلف؛ وفق القانون، قال تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُثْرِفِهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَقَلَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٦](١).

## • ١ - قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَمْرَأَتَهُ وَقَدَّرُنَآ إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الحجر: ٦٠]:

استثناء متّصل بما قبله، فلا يحتاج معه إلى بحث عن وجه الارتباط، ووجه التناسق، كأنه جملة وتمامها، ومستثنى منه، فهل مثل هذا النسق الكلامي يحتاج إلى بحث وكثرة تأمل؟ بالطبع لا.

أ- ﴿إِلَّا اُمْرَأَتُهُ ﴿ [الحجر: ٢٠]؛ أداة استثناء، والاستثناء هنا متصل؛ لأن امرأته من أهله، أو من آله كما في الآية الكريمة ﴿إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ مِن أهله، أو من آله كما في الآية الكريمة ﴿إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ فَي إِلَّا اُمْرَأَتُهُ ﴿ وَالحجر: ٥٩، ٢٠]، فإن اعتبرناها من غير أهله؛ أو ليست من أهله، كما قال الله تعالى عن ابن نوح ﴿إِنَّهُ لِيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ [هود: ٢٤]، فالاستثناء منقطع، ونرجح الأول والله أعلم (٢٠).

ب- ﴿ أَمْرَأَتُهُ ﴾ [الحجر: ٦٠]؛ أيّ دون زوجه؛ لأنَّ معنى الزوجية، والتكامل ليس موجوداً هنا، والله أعلم؛ فهي كافرة، فكيف يكون انسجام وزوجية؟

ج- ﴿ وَلَدَّرَنَا ﴾ [الحجر: ٦٠]؛ هذا ليس قول الملائكة فيما أرى، ولكنه قول الله عَنَّاجَلَّ، وليس في كلام الملائكة، فالملائكة لا تقول: قدرنا فالمقدر الله، والتقدير لله، والأقدار أقدار الله، والإرادة إرادة الله، ولا مريد مع الله، أو يكون القول: قدرنا المراد أمر الله، ونحن الملائكة نقوم بالتنفيذ، كما قال العبد

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٠٣.



الصالح في سورة الكهف: ﴿فَأَرَدُنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ زَكُوةَ وَأَقَرَبَ رُحْمًا ﴾ [الكهف: ٨١]، فالله هو الذي أراد، والعبد الصالح قد نفذ إرادة الله بقتل الغلام(١).

د- ﴿إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الحجر: ٦٠]؛ دخلت اللام على خبر إنَّ للتوكيد، و﴿ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الحجر: ٦٠]: أيّ الهالكين المعذبين غير الناجين.

## الدروس والفوائد في الآية الكريمة:

- القرب ليس ينفع، ولا يعلم، ولا يغير إذا كان القلب مُغلقاً.
- هذه إمرأة لوط، ومن قبلها إمرأة نوح، كانتا نموذجين لأسوأ نبْت في أحسن بيئة؛ فلا تنفع البيئة إذا كان النبات سيئاً، ولو زرعنا الحنظل في أحسن تربة فهل ينبت عنباً مثلاً؟!
- كانت النّجاة من إمرأة لوط قاب قوسين فلم تسلك سبلها، وركبت مركب الضلالة والجهالة، فأهلكت نفسها في الدنيا، وستخلد في العذاب في الآخرة.
- فرصة العمر أثمن من كل ذهب الأرض، وما فيها، ومع هذا يضيِّع الناس - أو أغلبهم - هذه الفرصة في اللعب واللهو.. فمن ينبَّههم؟ ومتى يتنبَّهون؟(٢).

١١ - قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ مُّنكَرُونَ
 قَالُواْ بَلْ جِئْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ۞ وَأَتَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾
 [الحجر: ٦١ - ٦٤]:

أ- ﴿ فَلَمَّا جَاءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: ٢١]:

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، أحمد نوفل، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٣٠٥



- ﴿ فَلَمَّا ﴾ [الحجر: ٢١]: هذه الكلمة تفيد المسارعة من وجهين: الفاء المفيدة للتعقيب، وكلمة (لما) المفيدة الاقتراب من مكان بعيد.
- ﴿ وَالَ لُوطٍ ﴾ [الحجر: ٢٦]؛ هم لوط وأهل بيته من زوجة وأولاد وبنات، لكن الزوجة خرجت من هذه الدائرة بكفرها، وإلّا فهي المعنيَّة بالدرجة الأولى بعد من ينتسبون إليه؛ وهو لوط(١).

ومجيء الملائكة لآل لوط فيه من الإيناس والإكرام ما لا يخفي (٢).

- ﴿ اللَّمُونَ ﴾ [الحجر: ٦١]؛ الملائكة المرسلون بمهمة إلى هذا النبي وقومه وقريته (٣).

ب- ﴿قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ [الحجر: ٢٦]؛ لم يقل عَلَيْوالسَّلَامُ هذا للملائكة عندما جاؤوا إليه، وإنما قال لهم ذلك بعد أن جاء قومه إلى بيته مسرعين، ووقف عَلَيْوالسَّلَامُ دون ضيوفه، يمنع عنهم أذى قومه، وفحشهم، وشذوذهم، وعانى في هذا عناءً شديداً حتى اضطر إلى القول: ﴿لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيَ إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠].

والملائكة جالسون في هيئة البشر لا يتكلمون، ولا يساعدونه في دفع قومه، وردهم، وعندئذ التفت إليهم منكراً الخذلان، وترك النصرة: ﴿قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ مُنْكَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٢]، فردَّت الملائكة عليه، كاشفين له حقيقتهم، ومبيّنين له واقع الأمر(٤):

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) قصص القرآن، د. فضل حسن عباس، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة الحجر، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٢.



ج- ﴿قَالُواْ بَلْ جِئْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٣]؛ فأتوا بكلمة ﴿بَلْ﴾ [الحجر: ٦٣].

التي تدل على الإضراب عما حسبه من ترك النصرة له، أي: ما تركنا نصرتك، بل جئنا لنصرتك بالعذاب الذي كنت تتوعد قومك به، وكانوا يشكُّون فيه، ويكذِّبونك من أجله ثم أكدوا كلامهم فاعلين (١).

د- ﴿وَأَتَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾ [الحجر: ٢٤]؛ فأتيناك بالحق القديم، الذي هو في بنية الكون، فالله ما خلق السماوات والأرض إلا بالحق ﴿وَخَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْامُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٢]، وقضاء الله فيهم بالحق القديم كذلك ﴿وَٱللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ ﴾ [غافر: ٢٠].

من هنا اختار التعبير عن الحق بلفظ الإتيان المفيد القدوم من بعيد، لأنّ الحق بعيد في الزمن، وبعيد عن تصورات الناس، أو معظم الناس<sup>(۲)</sup>.

- ﴿ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾ [الحجر: ٦٤]؛ الواو تصلح ثلاثية؛ بمعنى أنها تصلح عاطفة، وتصلح استئنافية، والأرجح في نظري أنها حالية؛ أي والحال "إنا لصادقون"(٣).

وتأكيداً لِصدقهم بادروا إلى نصرته، فطمسوا أعين قومه، وأخذوا على أبصارهم، فانصرف قوم لوط؛ وهم لا يبصرون شيئاً، يتلمسون طريقهم بأيديهم؛ وهم يقولون: إنَّ لوطاً يُؤوي في بيته أسحرَ أهل الأرض، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ وَ فَطَمَسْنَا آَعْينَهُمْ فَذُوقُولْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٧]، ثم أمر الملائكة

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، المصدر السابق، ٤/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٣١٧.



لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ بترك هذا البلد الظالم أهله، والهجرة عنه، مع المؤمنين من أهل بيته، لينجو من العذاب الذي سينزل به(١).

17 - قوله تعالى: ﴿فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَّلِ وَٱتَّبِعْ أَذَبَكَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ وَالْمَنُولُ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٥]. وبهذا، قدم الملائكة إلى لوط تعليمات، وإرشادات السلامة من هذا الهول القادم:

أ- ﴿فَأَسُرِ بِأَهْلِكَ ﴾ [الحجر: ٢٥]؛ الفاء للتفريع على ما سبق، وعطف عليه، والإسراء والسُّرَى: السير ليلاً. والمثل العربي الشهير (عند الصباح يحمد القوم السُّرَى)، تطبيق عملي على هذا.

ومعنى المثل العربي: عندما تشتد الشمس، وحرارة النهار، يحمد القوم تبكيرهم السير في ساعات الليل المتأخرة، أو ساعات الفجر المتقدمة، إذ يقطعون المسافة في وقت اعتدال الحرارة، فعندما تتلهب حرارة النهار يُدركون كم كان صواباً تبكيرهم بالسير.

- ﴿ بِأَهْلِكَ ﴾ [الحجر: ٦٥]: الباء للمصاحبة، فسر مصاحباً أهلك ليلاً.

ب- ﴿بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَٰلِ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ أي: سِرْ في آخر الليل، أو في الهَزِيعِ الأخير من الليل.

ج- ﴿وَٱتَّبِغُ أَدْبَكَرَهُمُ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ يسير القادة في المواجهات في المقدمة، وفي الانسحابات في المؤخرة، بمعنى أنهم دائماً أقرب للخطر(٢).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، ص٣٢١.



- ﴿وَٱتَبِعْ أَدُبَرَهُمْ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ هذه دعوة إلى الأخذ بالأسباب بعد التوكّل على الله، أي: وكن وراءهم على أثرهم، بحيث تتفقّد أحوالهم، وتُصلح شأنهم، وتسرع بهم حتّى توصلهم إلى برّ الأمان بإذن الله تعالى(١).

وهنا عطفت الجملة بالواو على الأمر الأول، لأنّ فيها أمراً جديداً. وجاء بفعل الأمر: ﴿وَاتَبِعُ ﴾ [الحجر: ٢٥]؛ للمبالغة بالعناية والاهتمام بمن يسير معه، وحدّد المكان الذي يجب أن يكون فيه لوط عَلَيْوَالسَّلَامُ أثناء السير لتحقيق الأمر، بقوله: ﴿أَذَبُكَرَهُمُ ﴾ [الحجر: ٢٥] أي خلفهم.

وإن الحِكم من بقاء لوط عَيناً السَّكمُ خلف أهله كثيرة، منها: ليكون الأقرب إلى محلّ العذاب؛ لأنّه أثبتهم قلباً وأعرفهم بالله، فيكون كالحائل بينهم، وبين العذاب الذي يحلُّ بقومه بعد خروجه؛ تنويها ببركة الرسول عَلَيْالسَّكمُ، وليجتهد في شكر الله، وإدامة ذِكره، ولئلا يشتغل قلبه بمن خلفه؛ فيكون مطّلعاً عليهم، وعلى أحوالهم، وحتى يحقق النهي فلا تفلت من أحد منهم التفاتة خوفاً منه لأنه يرقبهم، ولئلا يتخلف منهم أحد لغرض له؛ فيصيبه العذاب(٢).

د- ﴿ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَمَدُ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ حتّى لا يرى ما وراءه من عذابٍ لا يطيقه، أو لا يلتفت مُتحسّراً على مفارقة مثل هذا الوطن.

هـ- ﴿وَامْضُواْ حَيْثُ تُؤُمّرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ أي: إلى حيث يأمركم الله تعالى بالمضيّ إليه، وهذا دليل على رحمته سُبْحَانهُوتَعَالَى ولطفه بعباده المؤمنين؛ نجّاهم من الهلاك، وأرشدهم إلى مكان الأمن والسلامة (٣).

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) النظم القرآني في قصة لوط، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي، (٢/ ٣٩٣).



- ﴿وَالْمَضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٥]؛ وجاء الفعل مبنيّاً للمجهول زيادة في الكتمان والسريّة (١).

واختلف المفسرون في الوجهة التي توجه إليها لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ ما بين من يقول إلى مصر، ومن يقول إلى الشام. والراجح أنه بقي في الشام، ولم يذهب إلى مصر. وهذا ما روي عن ابن عباس حيث بقى فيها إلى أن توفاه الله تعالى. وأمّا قبره فليس هناك دليل على مكانه(٢). ويقول الدكتور أحمد بهجت في كتابه أنبياء الله: "وتوجه لوط إلى إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ، وزاره، وقصّ عليه نبأ قومه، وأدهشه أنَّ إبراهيم كان يعلم، ومضى لوط في دعوته إلى الله مثلما مضى الحليم الأواه المنيب إبراهيم في دعوته إلى الله، ومضى الاثنان ينشران الإسلام في الأرض"(").

١٣ - قوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَلَوُٰلآءِ مَقْطُوعٌ مُّصْبِحِينَ ﴾ [الحجر: ٦٦]:

يبدو أنّ لوطاً عَلَيْهِ السَّلَمْ كان يستعجل نزول العذاب بقومه، وذلك لكثرة ما رأى من جرائمهم، وكُفرهم، ومنكرات أخلاقهم، فأخبره الله تعالى أنَّه قدَّر أن يكون هلاكهم عند شروق الشمس في الصباح(٤).

أ- ﴿ وَقَضَمْ يُنَآ إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ ﴾ [الحجر: ٦٦]؛ أي: أوحينا له حكماً ثابتاً مبتوتاً، وقد استأنف بالواو لأنّه خبر جديد، وأضاف (نا) و(قضينا) تعظيماً للموحى، وهو الله عَزَّوَجَلَّ، وللمرسل به.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) المثالب التي ذكرتها في التّوراة للنّبي لوط وردّ القرآن عليها، عبد الرّزّاق أحمد عبد الرّزّاق، جامعة بغداد كلية التربية للبنات، ٢٠١٥م، ص ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) أنبياء الله، أحمد بهجت، دار الشروق، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة الحجر، ص٢١٩.



وقد خصّص الموحى له بقوله: (إليه) أي: لوط عَلَيْهِ الشَّلَامُ، وأشار للوحي به باسم الإشارة (ذلك) للبعيد تعظيماً له، وبياناً لعلو الموحي سبحانه(١).

وفي لفظ القضاء، والتعبير عن العذاب بالأمر، والإشارة إليه بذلك، وتأخيره عن الجار والمجرور، وإبهامه أولاً، ثم تفسيره ثانياً، من الدلالة على فخامة الأمر ما لا يخفى (٢). وفُسّر الحكم بعد إبهامه تفهيماً له بقوله:

ب- ﴿ أَنَّ دَابِرَ هَلَوُلاَ مَ مَقُطُوعٌ مُّصْبِحِينَ ﴾ [الحجر: ٢٦]: حيث بيّن أنهم هالكون، حتى آخر واحد منهم، وموعد ذلك الصبح، وهذا كناية عن استئصالهم، وأنّ آخرهم وأولهم في الأخذ سواء (٣).

و(أنّ)؛ تأكيداً للحكم تعظيماً له، وقُدّر اسم إنّ (أن دابر هؤلاء) للتأكيد على هلاكهم، وأضاف إليه اسم الإشارة (هؤلاء) للقريب ليدلّ على التعيين، وعلى قدرته عليهم، (واتصافهم بصفاتهم القبيحة)، وعبر عن عذابهم بصيغة اسم المفعول: ﴿مَقَطُوعٌ ﴾ [الحجر: ٦٦]، بيانا لسهولة الأمر عنده سبحانه، والتنوين للتعظيم والتفخيم.

و ﴿مُّصْبِحِينَ ﴾ [الحجر: ٦٦]؛ جمع (مصبح): اسم فاعل من أصبح، وهو حال منصوب بالياء، أي: داخلين في الصباح(٤).

وبعد أن استوفت الآيات الحوادث وبادرت إلى كشف حقيقة ضيف لوط، والمهمة التي جاؤوا من أجلها، عادت إلى الوراء لتُبيّن شذوذ قوم لوط، وما فعلوا حين سمعوا بقدوم ضيف لوط عَلَيْوالسَّلَمُ (٥٠).

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط عَلَيْهِ السَّلامُ، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) النظم القرآني في قصة لوط، المصدر السابق، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) التفسير الموضوعي، (٢٩٣/٤).



١٤ - قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَةِ يَسۡ تَبۡشِرُونَ ۞ قَالَ إِنَّ هَــُوُلآءِ ضَيْفِي فَلَا تَفۡضَحُونِ ۞ وَٱتَـقُواْ ٱللّهَ وَلَا تُخۡزُونِ ۞ قَالُواْ أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ۞ قَالَ هَــُوُلآءِ بَنَاتِنَ إِن كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [الحجر: ٢٧-٧].

### تفسير الآيات:

أ- ﴿وَجَاءَ أَهُلُ ٱلْمَدِينَةِ يَسَتَبْشِرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٧]:

قال الدكتور فضل حسن عباس: إنّ الذي ذُكر في سورة هود أنّ الرسل لما جاؤوه عَلَيْوالسَّلَمُ، سيء بهم وضاق بهم ذرعاً، وقال: هذا يوم عصيب، وجاءه بعد ذلك قومه يهرعون إليه، وكل هذا لا تجده في سورة الحِجر، لذلك فالذي يبدو لي – والله أعلم – أنّ ما حدثتنا عنه سورة هود غير الذي حدثتنا عنه سورة الحِجر، ففي سورة هود جاءه قومه يهرعون إليه، وكان بينه وبين قومه ما تَحدثنا عنه من قبل، أمّا في سورة الحجر، فقد جاء أهل المدينة مستبشرين فرحين، فهناك مجيئان:

المجيء الأول: لقومه، وهم فئة جاءت مسرعة لتظفر بالنعمة، قاتلهم الله، فسيء بهم عَلَيْهِ السَّلَمُ، وضاق بهم ذرعاً، وطمأنته الملائكة.

ثمّ جاء بعد ذلك أهل المدينة بعد أن وصل إليهم النبأ، وكان لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، قد اطلع على أمر الملائكة، فقال لهم ما قال على سبيل التبكيت، وتعمِية الخبر عنهم.

والذي يُرجِّح ما قلناه، أنَّ آيات سورة الحِجر لم تحدثنا بشيء عن ذلك القلق الذي يكتنف نفسه عَلَيْوَالسَّلَامُ، وما ذهبنا إليه أولى بنظم الكتاب العزيز ونسقه (١).

<sup>(</sup>١) قصص القرآن الكريم، ص٣٦٦.



- ومعنى الآية: المجيء من قرب واضح، ولا يحتاج إلى توضيح، فقد تناهت اليهم الأخبار أن عند لوط قوماً غرباء، فتحركت نوازع الشر، ونزغات الشياطين فيهم، وما علم أنها نهايتهم.

- ﴿أَهُلُ ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [الحجر: ٢٧]: فليس السياق هنا يشير إلى التمدّن والتحضر، كما هو المتبادر من لفظ المدينة، وإنما المدينة هنا - وبحسب السياق - إشارة إلى السعة الانتشار وكثرة العدد، وتعدد الروابط، كما أنهم لاتفاقهم على أمر ما وتواطئهم عليه، سُمّوا (أهل المدينة)، وهذا على الأعمّ الأغلب، لا عن مطلق الأحوال، فقد تكون قريةً عاصية مذنبة، وقد تكون غير ذلك، وحديثنا الآن عن هذا السياق، وللسياق دوماً دور في تحديد المعاني.

وإن المهم أنّ القرآن لا يستخدم أيّاً من الكلمتين المصطلحين إلا لملحظ بياني واجتماعي، وجملة من المعاني، وإلماح إلى جملة معايير وقيم، وهذا من معجزات هذا الكتاب في التعبير عن المعنى (١).

- ﴿ يَسَتَبْشِرُونَ ﴾ [الحجر: ٢٧]: حضر أهل المدينة تملؤهم حالة من الاغتباط والبهجة والسرور والبشر، وأنّ صيداً قد حضر دون جُهد، أو عناء، وما عَلموا أنّ الذي حضر سوء مصيرهم، وسوء المستقر (٢).

- قال المراغي رَحْمَهُ اللَّهُ: "في هذا إيماء إلى فظاعة فِعلهم، إذ خالفوا ما جرى به العرف، ورُكِّب في الأذواق السليمة من إكرام الغريب، وحسن معاملته، وقصدوا بهم الفاحشة التي لم يسبقهم بها أحد من العالمين"(")، وهذه حالة من الارتكاس معدومة النظير (1).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن، ٤/ ٢١٤٩.



ب- ﴿قَالَ إِنَّ هَلَوُّلَآءِ ضَيْفِي فَلَا تَقْضَحُونِ ﴿ وَاُتَّقُواْ اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ ﴾ [الحجر: ٦٩،٦٨].

قال: أيّ نبي الله لوط عَينواسكم يُخاطب قطعان القوم الذي جاءوا كالوحوش الكاسرة، والتي كشرت عن أنيابها؛ إذ رأت طريدة أو فريسة.. قال مؤكداً مشيراً: إن هؤلاء أي: من جئتم لأجلهم؛ وهم من أتحدث عنهم بصيغة التحديد، والإشارة للقريب(١).

- ﴿ضَيِّغِي﴾ [الحجر: ٢٨]: أي: ضيوفي، والمفرد والجمع مستعملان في هذه الكلمة، فتقول: ضيف للمفرد، وضيف للجمع (٢). وأضاف الضيوف إلى ضمير المتكلم، ليستخدم ما له عند قومه من وجه اجتماعي.
- ﴿ فَلَا تَقُضَحُونِ ﴾ [الحجر: ٦٨]؛ قال الزمخشري في تفسيره هذه الكلمة: "بفضيحة ضيفي، لأنّ من أُسيء إلى ضيفه أو جاره فقد أُسيء إليه، وكما أنّ من أُكرم من يتصل به فقد أُكرم "(٣).

وقال المراغي: "وحق على الرجل إكرام ضيفه، فلا تفضحوني فيهم، وأكرموني، بترك التعرّض لهم بمكروه"(٤).

ج- ﴿وَاُتَّقُولُ اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ ﴾ [الحجر: ٦٩]:

- ﴿وَٱتَّقُولُ ٱللَّهَ ﴾ [الحجر: ٦٩]: الواو للعطف، واتقاء الله بالعبد عمّا نهى عنه، وعمّا يغضبه، وعن انتهاك محارمه، وهذا من أشدّها عنده.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشاف، ٤/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة الحجر، ص٣٣٢.



وإن المشكل هو أنَّ الناس تركت مرجعية الشرع إلى مرجعية الهوى، فأصبح كُلُّ فرد - بل أهواء الفرد - هي المرجع، بلا علم، ولا هدى، ولا كتاب منير. ﴿وَاتَقُواْ ﴾ [الحجر: ٢٩]؛ أي: اجعلوا بينكم وبين غضب الله وقاية وحاجزاً.

- ﴿وَلَا تُخُزُونِ ﴾ [الحجر: ٦٩]؛ والخزي شعور من الداخل يفيض على الخارج ذلاً وانكساراً ومهانة واحتقاراً، نتيجة فعل أو عمل غير لائق(١).

#### ومن دروس وفوائد الآية:

- النفس مفطورة على تجنّب ما يجلب الفضيحة والخزي والخيبة.
  - الإنسان قيمة، وإنسان بلا قيم: عدم، والعدم خير منه.
  - كم يعاني البشر من ضعف القيم ويستمرون في ذات النهج (٢).

د- ﴿قَالُواْ أُولَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٠]: ذكّر لوطٌ عَلَيهِ السّلامُ قومه بالله، ونهاهم عن إلحاق الفضيحة به، وحاول أن يستنهض إنسانيتهم، ويستجيش بقايا خير في نفوسهم، لكن يبدو أنّهم عدموا أي ذرّة من هذا القبيل، فكان جوابهم ما سجلته هذه الآية: ﴿قَالُواْ أُولَمُ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٠]؟؛ ألم نقل لك: لا تستضف أحداً، ولا يقربك أحدٌ إن كنت لا تريد أن تُحرج نفسك، ولا توقعها في ما لا تحب، فلا يقربك أحدٌ إن كنت

ولكنّك لم تستجب! فها أنت تستضيف هؤلاء، فلا لوم إلا عليك. وتأمّل كيف يفعل الكفر بصاحبه؛ إنه يُعدم عنده الإحساس والإنسانية، وأدنى درجات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة الحجر، ص٣٣٧.



الشعور والحياء والمعاملة الحسنة مع الخلق، ويُحوّله إلى حيوان مندفع هائج، لا يَلوي على شيء.

وواضح أنّ ثمة كلاماً محذوفاً في قلوبهم ﴿عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٠]؛ أيّ عن استضافتهم، أو دعوتهم، أو إحضارهم، أو أي شيء من هذا القبيل(١).

ثم ذكّرهم لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ بالطّريق الفطري الذي أحلَّه الله تعالى لقضاء هذه الشهوة المتقدة في نفوسهم (٢):

هـ - ﴿قَالَ هَآوُلَآهِ بَنَاتِنَ إِن كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [الحجر: ٧١]؛ يعني: نساؤكم وأزواجكم، فإنَّ للنبي مقام الأبوة في قومه، ويؤكّده ما حكاه الله عنه في قوله: ﴿أَتَأْتُونَ اللهُ كُرَانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُمْ أَبِلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ الذُّكُرانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُمْ أَبِلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦،١٦٥]، ولكن الشذوذ والانحراف عن الفطرة السليمة سيطر عليهم، واستبدَّ بهم، فغلب على عقولهم، وجمّد أحاسيسهم ومشاعرهم، ولهذا أقسم الله تعالى بعمر النبي صَالَّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَامً ليؤكد شدَّة الشذوذ عليهم، فقال سبحانه:

١٥ - قال تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]:

قال القاضي أبوبكر العربي رَحْمَهُ اللهُ: قال المفسرون بأجمعهم: "أقسم الله تعالى هنا بحياة محمد صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ تشريفاً له". وهكذا قال القاضي عياض: "أجمع أهل التفسير في هذا أنه قسمٌ من الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى بمدة حياة محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ"، وأصله ضم العين، من "العُمر"، ولكنها فتحت لكثرة الاستعمال، ومعناه: بقاؤك يا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ وقيل: وحياتك، وهذا نهاية التعظيم، وغاية البر والتشريف"(").

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ١٠/ ٣٩.



وليس قسمُ الله تعالى بحياة النبي صَالَّتُهُ عَلَيْهِ وَسَالًمْ معترِضاً في قصة لوط كما رأى القرطبي في (تفسيره)، إذ الخطاب موجّه منذ بداية القصة للنبي صَالَّتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، كما مرَّ معنا في قوله تعالى: ﴿ نَبِيَّ عَبَادِىٓ أَنِّى أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَذَابِى هُوَ ٱلْعَيْدُ وَ وَنَبِّعُهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحجر: ٢٩-٥١]، فهو إذن متَّفق هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ وَنَبِبِعُهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحجر: ٢٩-٥١]، فهو إذن متَّفق تماماً مع سياق الآيات، و فستعود الآيات بعد قليل تخاطب النبي صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كما سيأتي معنا(١).

فالخطاب للنبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وليس لمن يشهد ذلك المشهد باتفاق المفسّرين، وجاء مع سياق الآيات من أول القصة، ومع سياقها في نهايتها (٢).

- ﴿إِنَّهُمْ لَنِي سَكْرِتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]: لقد استحوذ عليهم الشيطان، فأنساهم تقوى الله تعالى، وأفقدتهم سكرة الشهوة المحرّمة عقولهم، وشلّت تفكيرهم، ووأدتْ قيم النخوة والشرف والستر والغيرة في نفوسهم، فلم تجدْ النصائح محلاً في قلوبهم الغافلة.

وسكرة الشهوة المحرمة، تعمي البصر عن رؤية قبح الفواحش، والبصيرة عن إدراك عاقبة مخالفة الغريزة، وانتكاس الفطرة، فيُقدم تحت تأثيرها على اقتراف الذنوب، ومواقعة الفواحش، ومخالفة الفطر السليمة، حتى يسقط في وحل الفواحش البهيمية، متخليّاً عن عقله الذي كرّمه الله تعالى به، وفطرته السليمة التي تُميزه عن غيره من المخلوقات (٣).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٤/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) في قصصهم عبرة، علي حسن العبدلي، دار كلمات للنشر والتوزيع، ٢٠٢١م، ص٢٠٨.

- ﴿إِنَّهُمْ لَنِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]؛ أي: ضلالتهم أو غوايتهم، وما أجمل قول البيضاوي رَحَمُ اللَّهُ: "غوايتهم أو شدة غُلْمتهم التي أزالت عقولهم وتمييزهم"(١).
  - ﴿يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]: يتحيّرون، أو يترددون، أو يلعبون(٢).

وإن الآية الكريمة تُبين لنا شدَّة تأثير الشذوذ الجنسيّ على من ابتلي به، إذ يفقد معه تفكيرَه وتمييزَه وتوازنه، ويجعله منطمس البصر والبصيرة، فلا يرى ولا يبصر إلا ما يُطفئ غُلْمته، ويقضى شهوته.

وهذا يفسر لنا ما ينشر في الصحف عن فضائح لرجال كبار من ذوي المناصب العالية والوجاهة في مجتمعاتهم، ضُبطوا وهم يمارسون هذا الشذوذ (٣).

هكذا وقع هؤلاء الشهوانيُّون في إغواء إبليس، وفي تزيينه لهم أقبحَ ما في الوجود من انحرافات خطيرة، فزيّن لهم الإلحاد، وهو نقيض الحق والعقل والفِطرة في الماضي والحاضر، وزَين لهم المخدّرات والمسكرات، والشبهات والشهوات، ونجح في تدمير الكثير من عقول بني الإنسان، وأبدانهم، ومجتمعاتهم، واقتصادهم، وزيّن لهم الزنا، فلمّا ملُّوه، وتشبَّعوا منه تركوه إلى الشذوذ، ورأوه حسناً؛ لأن إبليس قد زينه لهم.

لقد قصَّرت أمة الإسلام في تبليغ رسالة الله للعالمين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ الله للعالمين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، وتخلفت عن الركب الحضاري، بسبب جمودها الفكري وتخلفها الاجتماعي، وانحرافها الاقتصادي، وضعفها القيمي،

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي، ٣/ ٧١٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٤/ ٣٩٦.



واستبدادها السياسي، وجهلها العلميّ، وغيابها الإعلامي الدولي، فقد قصَّرت في دينها، ورسالتها في الحياة، حتى عبدت حضارة إبليس التي تقود البشرية إلى الجريمة والبؤس والشقاء والحقارة، وانطماس الفِطرة، وإلى الدّمار الشامل.

إنَّ الإنسانيَّة في أشد الحاجة لتعاليم القرآن الكريم، ومعرفة تاريخها من خلال قصص الأنبياء والمرسلين التي جاءت في الذكر الحكيم، لتلتمس الطريق الصحيح في إنجازاتها العقدية والروحية الأخلاقية والاقتصادية والنفسية والاجتماعية، وهذه رسالة أمّة الإسلام لكي تستأنف دورها على مستوى العالم وتنهى عن المنكر على مستوى العالم، وتُقدّم لهم النّجاة على مستوى الكوكب والبشرية، قال تعالى ﴿ كُنتُمُ خَيْراً أُمّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن ٱلمُنكر وَتُؤُمِنُونَ بِٱللّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

إنّ من سنن الله في خلقه استئصال المجتمعات التي يَسود فيها الفساد، ويستفحل فيها الداء، ولا يمكن إصلاحه، فقد أهلك الله تعالى الأمم المكذبة للأنبياء والمرسلين، وكل أمة بنوع من أنواع العذاب، وأما قوم لوط، فقد أهلكهم بأصناف من العذاب، يكفي كل صنف لإهلاكهم واستئصالهم (۱).

17 - قال تعالى: ﴿فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ۞ فَجَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْمُتَوسِّمِينَ ۞ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتَ لِللَّمُومِينَ ۞ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٧٣-٧٧].

#### تفسير الآيات الكريمة:

أ- ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٧٣]: في الآية السابقة تهديد ضمني لقوم لوط في قوله تعالى: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَنِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]؛ أي:

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٧.

1 / 9



هم غافلون عما يدبّر لهم، وهنا في هذه الآية تم الإفصاح عن عذابهم، وما حلّ بهم (۱).

- قال المراغي رَحَمُ اللهُ: "أيّ فنزل بهم العذاب المنتظر، وأخذتهم الصاعقة وقت الشروق، وكان ابتداؤها من الصبح، وانتهاؤها حين الشروق. ومن ثم قال أولاً: مصبحين، وقال هنا: مشرقين. وأخذ الصيحة: قهرها لهم، وتمكنها منهم، يقال للأسير: أخيذ "(٢).

وقال الهادي الشمراني في قوله تعالى: ﴿فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٧٧]، وقال في سورة هود: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١] فكيف؟ الجواب: أنَّ ابتداء عذابهم كان صباحاً قبل شروق الشمس، واستمر حتى شروق الشمس، أو أنه ابتدأ في الصباح وقت شروق الشمس "(٣). وقال الشيخ مخلوف رَحَمُ اللهُ ﴿مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٧٧]: "أي داخلين في وقت شروق الشمس، فكان ابتداء العذاب عند الصباح وانتهاؤه عند الشروق"<sup>(3)</sup>.

ب- ﴿ فَجَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴾ [الحجر: ٧٤]: هذه الآية تفصل أخذ قوم لوط بالصيحة الذي ذكرته الآية السابقة، وهنا البيان والتوضيح والتفصيل.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) الدّروس المستفادة من العقوبات الإلهيّة في القرآن الكريم قبل الرسالة المحمدية، عبد الهادي سعد هادي الشّمراني، جامعة أم القرى، ١٤٢١هـ، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) صفوة البيان، ص٢٩٥.



- ﴿فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾ [الحجر: ٧٤]؛ لما انقلبوا على الفِطرة، قلب الله حياتهم ومساكنهم، فجعل أعلاها أسفلها، وأسفلها أعلاها، فنكسها، وحوَّلها رأساً على عقب، والجزاء من جنس العمل، وهذا هو العدل.

إنّ الله بأمره، وبقدرته، قلب أحوال تلك القرى قلباً مادياً بالتنكيس كما بيّن النص (١).

- ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴾ [الحجر: ٧٤]: وهو النوع الثالث من أنواع العذاب الذي أنزله الله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ مَّنضُودٍ ﴿ مُّسَوَّمَةً عِن دَرَبِّكَ ۗ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ مَّنضُودٍ ﴿ مُ مُّسَوَّمَةً عِن رَبِّكَ ۗ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٧، ٨٣].

فالمطركان من حجارة، ولم يكن مطراً معهوداً كما زعم البعض، والحجارة من طين مستحجِر، وكلُّ حجر مُعلَّم بعلامة خاصة بصاحبه الذي أُعِد له، فأهلكهم الله جميعاً؛ حاضرهم وغائبهم، إذ تبعتهم الحجارة، فضربتهم، وطهَّرت الأرض من فسقهم، ورجسهم (٢).

قال الرازي: "واعلم أنَّ الآية تدلّ على أنّه تعالى عذبهم بثلاثة أنواع من العذاب: أحدها: الصيحة الهائلة المنكرة،

ثانيها: أنه جعل عاليها سافلها،

ثالثها: أنه أمطر عليهم حجارة من سجّيل.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٨.

وكل هذه الأحوال، قد مرَّ تفسيرها في سورة هود"(١).

ثم عَقَّبَ الله سبحانه على ما نزل بقوم لوطٍ من أنواع العذاب، وذلك بقوله:

ج- ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِّلْمُتَوسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]: لقد جاء التعقيب على إهلاك قوم لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ بهذه الآية. والمتوسمون: المتمرِّسون المتفكرون، وأصحاب الفراسة هم الذين يتدبّرون الأمر، ويستنبطون منه العِظات والعِبر والدَّروس(٢).

قال الإمام الراغب عن التوسم: "الوَسْم: التأثير، والسمة: الأثر، يقال: وَسَمْت الشيء وسماً: إذا أثرت فيه بسِمة، قال تعالى: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرُ ٱلسُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩]". وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِّلْمُتَوسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]؛ أي: للمعتبرين العارفين المتَّعِظين، وهذا التوسم هو الذي سماه قوم: الزكانة، وقوم: الفراسة، وقوم: الفطنة، وقال عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: "اتقوا فراسة المؤمن، فإنه ينظر بنور الله". وتوسمت: تعرفت بالسمة... وفلان وسيم الوجه حَسنه (").

والمتوسمون: هم المتفرسون الباحثون عن الحق، والمتطلعين إلى معرفة ناموس الله في خلقه وكونه(٤). ونحن نقول: توسمت فيه خيراً منذ رأيته، أي تفرّست و توقّعت، ففي كلمة فراسة بعد نظر واستشراف<sup>(٥)</sup>.

- قال الشنقيطي رَحْمَهُ اللَّهُ: "بيّن تعالى في الآية الكريمة، أنّ فيما أوقع من النكال بقوم لوط آيات للمتأملين في ذلك، تحصل لهم بها الموعظة والاعتبار،

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، ١٩/ ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) مع الأنبياء في الدعوة إلى الله، د. محمّد عبد القادر أبو فارس، جمعية المحافظة على القرآن الكريم، ٢٠١٥م، ص٢٤٦.

المفردات في غريب القرآن، ص١٠٨٧٢.

تفسير سورة الحجر، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص٣٥٢.



والخوف من معصية الله أن ينزل بهم مثل ذلك العذاب، الذي أنزل بقوم لوط لما عصوه، وكذبوا رسوله"(١).

- قال ابن القيم رَحَمُهُ اللَّهُ: "مدح الله الفراسة وأهلها في مواضع من كتابه، هذا منها، والمتوسمون هم المتفرّسون الذين يأخذون بالسِيماء، وهي العلامة، يقال: توسمتُ فيك كذا، أي تفرسته، وهي فعلاً من السمة، وهي العلامة، وقال تعالى: ﴿وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرْيُنَكَ هُمُ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَهُمُ ﴿ [محمد: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿يَحُسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيآءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعَرِفْهُم بِسِيمَهُمُ ﴿ [البقرة: ٣٧٣]". وفي الترمذي الله المؤمن، فإنه ينظر بنور الله، ثُم قرأ: ﴿إِنَّ فِي ذَاكِ لَاَيَتِ مَرفوعاً: "اتقوا فراسة المؤمن، فإنه ينظر بنور الله، ثُم قرأ: ﴿إِنَّ فِي ذَاكِ لَاَيْتِ المُتَوسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]".

- وقال السعدي رَحَهُ أُللَّهُ: ﴿ لِللَّمْتَوَسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]؛ أي: المتأملين المتفكرين الذين لهم فكر ورؤية وفراسة، يفهمون بها ما أريد بذلك من أن من تجرأ على معاصي الله - خصوصاً هذه الفاحشة العظيمة - أنَّ الله تعالى سيعاقبهم بأبشع العقوبات؛ كما تجرَّؤوا على أشنع السيّئات "(٣).

- ﴿ الْمُتَوسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]: للمتأملين بعين بصيرتهم وبصرهم آثار هذه النقم الظاهرة على تلك البلاد، فآثارهم في بحيرة لوط، أو البحر الميت لا تزال باقية، وماثلة للعيان في هذه المنطقة التي أصبحت نتيجة ما حدث فيها أخفض منطقة في العالم عن مستوى سطح البحر، كما صارت بحيرة منتنة لا يعيش فيها مخلوق مائى حتى الآن (٤٠).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان، ٢/ ٢٨٦، التدبر والبيان، ١٧/ ٥٢٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير القيم، ص٣٣٦، تفسير سورة الحجر، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٨.



د- ﴿وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٧٦]: هذا التعقيب الثاني على القصة في هذه الآيات التي في سورة الحجر عن قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ.

والتعقيب الأول كان عن الدلالات العقلية، وهذه الآية تتكلم عن آية حسيّة ملموسة مرئيّة أعني آثارهم، فهي على طريق القوافل(١).

- ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٢٧]؛ أي: إنّها واقعة على الطريق الواضح الذي كان المشركون من أهل مكة يسيرون فيه عندما يسيرون من الحجاز إلى بلاد الشام، فيمرّون عليها ليلاً ونهارًا، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكُم لَ لَتُمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ سَلَاد الشام، فيمرّون عليها ليلاً ونهارًا، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكُم لَا يعقلون، فلا ينتفع من وَبِاللَّيْلِ أَفْلَا تَعَقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٧، ١٣٨]، ولكنهم لا يعقلون، فلا ينتفع من هذه القصص وما فيها من عبر ومواعظ إلا المؤمنون (٢)، ولهذا قال سبحانه:

هـ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٧٧]: قال السعدي رَحَمُهُ اللَّهُ: "و في هذه القصة من العبر: عنايته تعالى بخليله إبراهيم، فإن لوطاً عَيَهِ السَّكَمُ من أتباعه، وممن آمن به، فكأنه تلميذ له، فحين أراد الله إهلاك قوم لوط حين استحقُّوا ذلك، أمر رسله أن يمروا على إبراهيم عَلَيهِ السَّكَمُ كي يبشروه بالولد، ويخبروه بما بُعثوا له، حتى إنه جادلهم عَليهِ السَّكَمُ في إهلاكهم، حتى أقنعوه، فطابت نفسه، وكذلك لوط عَليهِ السَّكَمُ، لما كانوا أهل وطنه فربما أخذته الرقة عليهم، والرأفة بهم، قدَّر الله من الأسباب ما به يشتد غيظه عليهم، حتى استبطأ إهلاكهم لما قيل له: ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الشَّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ١٨]".

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحجر، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٤/ ٣٩٨.



ومنها: أن الله تعالى إذا أراد أن يهلك قرية؛ ازداد شرُّهم، واتسع طغيانهم، فإذا انتهى أوقع بهم من العقوبات ما يستحقونه(١).

إنَّ القرآن الكريم أمر المسلمين أن يسيروا في الأرض، فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم، وقد ورد ذلك في آيات كثيرة:

- قال تعالى: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَالَقَ ثُرُّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآَخِرَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٠].

- ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [الأنعام: ١١].

ونفهم من الآيات الكريمة أنَّ السير؛ إذا قصد منه الاعتبار والايقاظ؛ فهو عبادة يؤجر عليها المسلم، كما أنّ السير في الأرض لا ينبغي أن يكون للهو واللعب، ولا يجوز أن ترتكب فيه المحرَّ مات(٢). وإنَّ القلوب المؤمنة، مستعدَّة للاتِّعاظ والتدبُّر، والانتفاع بالأحداث.

# ثالثاً: قصة لوط عَيْدِالسَّلَامُ في سورة العنكبوت، وعلاقتها بقصة إبراهيم عَيْدِالسَّلَامُ

قال الله تعالى: ﴿ فَامَنَ لَهُ لُوطُ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّتُ إِنَّهُ هُوَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَوَهَبْنَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِ اللّهُ بُوّةَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي، ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) قصص القرآن الكريم، د. فصل حسن عباس، ص٣٧٧.

جَوَابَ قَوْمِهِ ﴿ إِلَّا أَن قَالُواْ اُغْتِنَا بِعَذَابِ اللّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالُواْ اِنَّا مُهْلِكُواْ الْصُرْفِى عَلَى الْقُوْمِ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْ الْصُرْفِى عَلَى الْقُوْمِ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ قَالُواْ غَنَ الْمُعَلِّمُ وَالْمَا الْمُعَلِمِينَ ﴿ وَالْمَالِمِينَ ﴿ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالُولِينَ ﴿ وَالْمَالَةُ وَلَا اللّهُ الْمُرَاتَهُ وَكَانَتْ مِنَ الْمُعْبِينَ ﴿ وَلَمَّا أَن الْمَرَاتَهُ وَكَانَتْ مِنَ الْمُعْبِينَ ﴿ وَلَمَّا أَن الْمُرَاتَةُ وَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحْزَنُ إِنّا مُنْرِلُونَ عَلَى الْمُعَلِينَ ﴿ وَلَمَا اللّهُ مِن الْمُعْلِمِينَ ﴿ وَالْمَالِمِينَ وَاللّهُ الْمُرَاتَةُ وَاللّهُ الْمُرَاتَةُ وَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحْزَنُ إِنّا مُنْرِلُونَ عَلَى الْمُعَلِينَ وَاللّهُ الْمُرَاتِينَ وَ الْمُعْلِينَ ﴿ وَالْمَالِمُ الْمُرَاتِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ اللّهُ الْمُرَاتِينَ وَلَا اللّهُ مُنَا اللّهُ مُنَا اللّهُ اللّهُ الْمُرَاتِينَ مِن الْمُعْلِمِينَ ﴿ وَلَقَالُواْ لَا تَعْفُولَ عَلَى الْمُولِينَ اللّهُ الْمُرَاتِينَ مِن الْمُعْلِمِينَ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَى الْمُرْفُونَ وَالْمُولِينَ وَلَا اللّهُ مُنَالًا لَا الْمُمْلِكُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْلِقُولِ وَلَا عَلَى الْمُؤْلِقُولِ وَالْمُولِينَ وَلَا اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ وَلَالْمُ الْمُؤْلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦-٣٥].

تحدثت سورة العنكبوت عن إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمْ، ودعوته قومه لتوحيد الله وتقواه وإفراده بالعبادة، وشكره، وإقناعهم بالبعث والحساب والآخرة، وما تعرَّض له من البلاء والامتحان، ونجاته من النار، وإيمان لوط به، وهجرة لوط مع إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ، وتركهم بلاد العراق في الله ولله، ثم الانتقال إلى بلاد الشام، والدّعوة فيها لله ربِّ العالمين، وموقف لوط عَلَيْوالسَّلَمُ، من الانحرافات العظيمة الّتي وقع فيها القوم المجرمون المسرفون المعتدون المفسدون.

#### تفسير الآيات الكريمة:

١ - قوله تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ لُوطُّ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّتٌ إِنَّهُ مُهُو ٱلْعَزِينُ الْخَكِيرُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]:

بعد أنْ منّ الله تعالى على خليله إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ بمعجزة النّجاة من النار التي صنعها له أهل العراق، هاجر عَلَيْوالسَّلَامُ إلى أرض الشام بحثاً عن وطن يجد فيه الأمن، الذي لم يجده في العراق، ويعبد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ على ما يُحبّ، ولا يُحارَب



من أجل معتقده، ولا يُجبر على عبادة ما لا يريد ولا يحبّ، ولا يُفتن في دينه، وينشر ما آمن به من التّوحيد والدّين، ويدعو الناس، ويعلّمهم كلَّ ذلك(١).

أ- ﴿فَامَنَ لَهُ لُوكُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]: وكان لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ قد آمن بنبوّة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ، بعد أن رأى معجزة النار التي لم تحرق خليل الله إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فتيقّن أنه نبي مرسل من الله سبحانه ، وأن الذي حصل لم يكن حدثاً عابراً ، وإنّما كانت معجزة صنعتها يد الخالق العظيم ، وفي هذا إشارة للناس عامة وللمؤمنين خاصة في أنّ الله عَنَّقِهَ لَ يُنبت الفرَج من بين أنياب الضيق ، فأهل العراق أرادوا حرق النبي الخليل إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فجعل قصة الحرق سبيلاً لإيمان لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ . وإنّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فجعل قصة الحرق سبيلاً لإيمان لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ . وإنّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ قد كسب دعماً جديداً من مؤمن جديد بعد سارة زوجته ، قال الإمام القرطبي: في قوله تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ ولُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ إنّ لوطاً قال الإمام القرطبي عين رأى النار عليه برداً وسلاماً (٢٠).

وقال الشعراوي: في قوله تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ لُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ جاءت جملة اعتراضية في قصّة إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ؛ لأنَّ المحصلة النهائية لدعوة إبراهيم في قومه، ولذلك يعود السياق مرة أخرى إلى إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ (٣).

ب- ﴿ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَى رَقِتَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: إنّي مهاجر إلى حيث أعبد ربي بحريّة، وأستأنس بطاعته، فلا أستوحش برؤية أصنامكم وأوثانكم، ولا أعاني من أذاكم (٤). و ﴿ إِلَى رَقِتَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ لا إلى غيره، بل إلى عبادته، وإقامة شعائر دينه، والقيام بدعوة الخلق إلى الحقّ، من شرعه وتوحيده (٥).

<sup>(</sup>١) ملة أبيكم إبراهيم، عبد الستار كريم المرسومي، ص٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي "الجامع لأحكام القرآن"، القرطبي، ١٣/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ١٨/ ١١١٣٢.

<sup>(</sup>٤) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٦/ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٥) محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، ١٤٧/١٣.



إنّما هاجر إلى ربّه ليكون متقرباً له، ملتجئاً إلى حماه، هاجر إليه بقلبه وعقيدته قبل أن يهاجر بلحمه ودمه، هاجر إليه ليخلص له عبادته، ويخلص له قلبه، ويخلص له كيانه كلّه في مهجره، بعيداً عن موطن الكفر والضلال؛ بعد أن لم يبق رجاء في أن يفيء القوم إلى الهدى والإيمان بحال(١).

إنَّ هجرة الداعية إلى الله تعالى من بلد لا يتمكّن فيه من عبادة الله عَنَيْجَلَّ إلى بلد يتمكن فيه من ذلك؛ من أعظم أسباب نجاح دعوته، فإن إبراهيم عَيْدَالسَّلامُ أبا الأنبياء، وأعظم الدعاة بعد نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْوَسَلَّمَ؛ هو أول من اتّخذ هذه الوسيلة لنجاح دعوته، فقد هاجر من بلاده، وترك وطنه، وترغب عنه، كلُّ ذلك في سبيل الدّعوة إلى الله تعالى، فقد خرج من أرض العراق مهاجراً إلى بلاد الشام، هو وابن أخيه لوط وامرأته سارة عَلَيْهِ وَلسَّلامُ ليتمكن من عبادة ربّه، ودعوة الخلق إليه، وخرج من الشام إلى مصر، ثمُّ رجع إلى الشام، ثم خرج إلى مكّة المكرّمة ويث ترك فيها ابنه إسماعيل وأمَّه هاجر، كما هو مشهور معلوم، وسيأتي بيان ذلك في محله بإذن الله تعالى، ولما هاجر هذه الهجرة رزقه الله أولاداً صالحين، وجعل في ذريته النبوّة والكتاب (٢).

وقد وضع إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ بهجرته لبنة أخرى من لبنات ملة إبراهيم الحنيفيَّة السمحة، فهجرته تقول لنا إنّ المسلم لا ينبغي أن يبقى بأرض لا يستطيع أن يعبد الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى حقَّ عبادته، ويعجز فيها أن يعلن عن عقيدته ودينه،

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٥/ ٢٧٣٢.

<sup>(</sup>٢) الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم، محمد بن سيدي بن الحبيب، دار الوفاء للطباعة والنشر، جدة، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٥م، ص ٤٦٥.



ويُمنع أن يقول مقالة الصدق والحقّ، ولا يسعه أن يفعل الخيرات، ويرفض المنكرات، وإنَّ هؤلاء الذين يبقون في أرض يشاركون الكفار حياتهم خوفاً وطمعاً، ولا يضعون اعتباراً لعقيدتهم ولدينهم؛ سيحاسبهم الله سبحانه على ذلك؛ لأنهم لم يخرجوا لأرض يحققون فيها ما يحبون، أو على الأقل ما أمروا به مما جاءهم من ربّهم من الحقّ(١).

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّكُهُمُ ٱلْمَلَةِكَةُ ظَالِمِي أَفْسِهِمْ قَالُواْ فِيهَا فَالُوا كُنَا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضَ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنُ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَالُولَةِكَ مَأْوَلُهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ٩٧]، وظالمي أنفسهم هنا في هذه الآية: أي الذين لا يهاجرون إلى حيث أمرهم الله تعالى عن طريق نبيه صَآلِللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، ولكن هذا الحُكم ليس عامًا؛ لأنّ فيه استثناء للضعفاء الذين فقدوا الحيل، وانقطعت بهم الأسباب، وإن كانوا رجالاً، فحبسهم العذر عن الهجرة، وكذلك فيه رخصة للنساء والأطفال؛ كأنوا رجالاً، فحبسهم العذر عن الهجرة، وكذلك فيه رخصة للنساء والأطفال؛ وَٱلْوِلْدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ فَأُولَةٍ فَي عَسَى ٱللّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ وَالشباب القادرون على الهجرة فلا التثناء لهم (٢٠).

كما ينبغي أن تكون الهجرة لوجه الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ المحية الصحيح:

<sup>(</sup>١) ملة أبيكم إبراهيم، عبد الستار كريم المرسومي، ص٨١.

<sup>(</sup>٢) ملة أبيكم إبراهيم، ص٨٢.



"إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا، أَوْ إِلَى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ"(١).

إِنَّ الله عَنَّوَجَلَّ قد وعد من يخرج مهاجراً في سبيل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن يفتح له المغاليق، وييسّر له أمره، ويوسع له في رزقه، ويفرّج عنه ما كان ضيقاً، هذا ما دام على قيد الحياة، وأمّا إن مات فسينال ثواباً خاصاً به (٢)، قال تعالى: ﴿وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَما كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَفُورًا رَّحِيماً ﴾ [النساء: ١٠٠].

وفي قوله تعالى: ﴿إِنِّى مُهَاجِرٌ إِلَى رَقِبَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، إشارة إلى ما يقتضيه الإيمان بالله من ابتلاء بضروب من الشدائد والمحن، والهجرة إلى الله، هي الاتجاه إليه سبحانه، والانخلاع عن كل ما يعوق مسيرة المؤمن عن طريق الإيمان، حيث يتخطّى المؤمن المهاجر إلى الله كلَّ ما يعترض طريقه من أهل ومال ووطن، وحيث لا يلتفت إلى ما يصيبه في نفسه من ضرّ وأذى، ولو كان الموت راصداً له.

وفي هذا إشارة للمؤمنين الذين كانوا تحت يد قريش، يُسامُون الخسف، ويتجرّعون كؤوس البلاء مُترعة، إنهم في هجرة إلى الله؛ وإن لم يهاجروا من بلدهم، ولم يخرجوا من ديارهم، وإنهم لفي هجرة إلى الله إن هم خرجوا من ديارهم، وهاجروا من بلدهم، فالمؤمن بالله إيماناً حقّاً في هجرة إلى الله دائماً، ما دام قائماً على طريق الحقّ والخير، يهجر كلّ منكر، ويجتنب كلّ فاحشة، وفي الحديث عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قال: "الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحى، رقم ١.

٢) ملة أبيكم إبراهيم، عبد الستار كريم المرسومي، ص٨٢.



وَيَلِهِ، وَالْمُهَاجِرُ مِنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللهُ عَنْهُ"(۱). وقد كانت هجرة لوط مع عمّه إبراهيم عَلَيْهِمَالسَّلَامُ هجرة مباركة، إذ التقى على طريقه إلى الله بالنبوّة، فكان من المصطفين الأخيار من عباد الله المكرمين(۲).

ج- ﴿إِنَّهُ وَ هُوَ ٱلْعَنِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]: ولما كانت هجرة إبراهيم عَلَيْوَالسَّكَمُ هدفها إظهار دين الله عَرَّقِجَلَ، والتمكين له؛ كان من المناسب أن يقول: ﴿إِنَّهُ وَهُوَ ٱلْعَنِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، و﴿ٱلْعَنِيزُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: له العزة ولرسوله وللمؤمنين، و﴿ٱلْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ في أقواله وأفعاله وأحكامه القدرية والشرعية (٣).

وفي قوله: ﴿إِنَّهُ مُوَ ٱلْعَـزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: الذي له القوّة، وهو يقدر على هدايتكم، ولكنّه حكيم ما اقتضت حكمته ذلك(٤٠).

وقد اختار إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ في هذا الموضع من صفات ربه ﴿الْعَزِيزُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: الذي لا يُغلب وهذه الصفة تناسب ما كان من محاولة إحراقه، وكأنه يقول للقوم: أنا ذاهب إلى ﴿الْعَزِيزُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، الذي عزّ كل شيء فقهره، وغلب الأشياء، فلا يُنال جنابه لعزّته ولعظمته وجبروته وكبريائه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم ٦٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي للنشر، مطبعة السنة المحمديّة، القاهرة، ط١، ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م، ١٠/ ٤٢٥ - ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)، ٦/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص١٣١١.

<sup>(</sup>٥) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٥٠٥.



و ﴿ ٱلْعَـزِيرُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ الذي له العزّة كلها: عزّة القوة، وعزّة الغلبة وعزّة الامتناع، فامتنع أن يناله أحد من المخلوقات، وقهر جميع الموجودات، ودانت له الخليقة، وخضعت لعظمته(١).

وقد اختار إبراهيم عَلَيْهِ السَّمَامُ الله ﴿ الْخَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ أي: في تصر فاته، فلا بُدّ أنه سبحانه سينقله إلى مكان يناسب دعوته، وأناس يستحقون الدعوة بما لديهم من آذان صاغية للحقّ، وقلوب متشوقة إليه، وتنتظر كلمة الحقّ التي أعرضتم أنتم عنها(٢).

و ﴿ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ هو الله عَنَّوَجَلَّ، الموصوف بكمال الحكمة، وبكمال الحكم بين المخلوقات، فالحكيم واسع العلم والاطّلاع على مبادئ الأمور، وعواقبها، وواسع الحمد، تامّ القدرة، غزير الرّحمة، فهذا الذي يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها اللائقة بها في خلقه وأمره، فلا يتوجه إليه سؤال، ولا يقدح في حكمته مقال(٣).

ولما اعتزل إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ قومه، وفارقهم وهم بحالهم؛ لم يذكر الله عنهم أنَّه أهلكهم بعذاب، بل ذكر اعتزاله إيَّاهم، وهجرته من بين أظهرهم. فأمَّا ما يُذكر من الإسرائيليات أنَّ الله تعالى فتح على قومه باب البعوض، فشرب دماءهم، وأكل لحومهم، وأتلفهم عن آخرهم، فهذا يتوقف الجزم به على الدليل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ١٨/ ١١١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الحق الواضح المبين في شرح توحيد الأنبياء والمرسلين من الكافية الشافية، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار ابن القيم للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط٢، ٧٠٧ هـ -۱۹۸۷م، ص۰۵.



الشرعي، ولم يوجد، فلو كان الله استأصلهم بالعذاب لذكره كما ذكر إهلاك الأمم المكذبة، ولكن هل من أسرار ذلك أنّ الخليل عَيَاءِ السَّلَمُ من أرحم الخلق وأفضلهم وأحلمهم وأجلهم؛ فلم يدعُ على قومه كما دعا غيره، ولم يكن الله ليجزي بسببه عذاباً عاماً؟ وممّا يدلُّ على ذلك أنه راجع الملائكة في إهلاك قوم لوط، وجادلهم، ودافع عنهم، وهم ليسوا قومه، والله أعلم بالحال(١).

٢- قال تعالى: ﴿ وَوَهَبْ نَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْ فُوبَ وَجَعَ لْنَا فِي ذُرِّيَتِهِ ٱلنَّبُوَةَ
 وَٱلۡكِتَبَ وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنْيَا اللهِ وَإِنَّهُ فِي ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾
 [العنكبوت: ٢٧].

وهو فيض من العطاء جزيل، يتجلَّى فيه رضوان الله سبحانه على الرجل الذي يتمثَّل فيه الخلوص لله بكليته، والذي أجمع الطغيان على حرقه بالنار، فكان كل شيء من حوله برداً وسلاماً، وعطفاً وإنعاماً، جزاءً وفاقاً (٢).

أ- ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْفُوبَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]: لقد آنسه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في غربته، ورزقه الذريّة الطيّبة الصالحة بعد أن تقدم به العمر، وعاش حتى قرّت عينه برؤية حفيده يعقوب بن إسحاق، كما وهب له سبحانه إسماعيل قبل ذلك أيضاً من هاجر المصرية، ويبدو أنَّ الآيات سكتت عن ذكره هنا؛ لأنه عاش مع أمه هاجر منذ كان رضيعاً في أرض الحرم بعيداً عن إبراهيم عَيْهِالسَّلَامُ، فما استأنس إبراهيم في العيش معه كما استأنس بإسحاق ويعقوب عَيْهِماالسَّلامُ (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص١٣١١.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٥/ ٢٧٣٢.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ٦/ ٣٨٤.



فكيف بإبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ الذي رزقه الله إسحاق ويعقوب، وجعلهما من الأنبياء والأئمة الذين يهدون بأمر الله، وأوحى إليهم فعل الخيرات، والمحافظة على الصلوات، وإعطاء الزكوات، ووصفهم بأنهم: ﴿وَكَانُواْ لَنَا عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٣].

ب- ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّبُوَّةَ وَٱلْكِتَبَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]: لم يأتِ بعد إبراهيم عَلَيْهِ السَّرُمُ نبيُّ إلا من ذريّته، ولا نزل كتاب إلا على ذريته، حتى خُتموا بابنه المصطفى محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعليهم أجمعين)، وهذا من أعظم المناقب والمفاخر، أن تكون مواد الهداية والرّحمة والسعادة والفلاح والفوز في ذريته، وعلى أيديهم اهتدى المهتدون، وآمن المؤمنون، وصلح الصالحون (٢).

فإبراهيم عَلَيْوالسَّكُمُ أبو الأنبياء جميعاً عَلَيْهِ مَالسَّكُمُ، وأَبُّ لجميع المؤمنين بالوحي، والرسالة، والملة الحنيفيّة التي بُعث بها إبراهيم عَلَيْوالسَّكُمُ، وأبناؤه من الأنبياء والرسل الذين جاؤوا من بعده، وهي دعوة التوحيد (٣). وفي قوله ﴿وَٱلۡكِتَبَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]؛ أي: الكتب التي نزلت على الأنبياء من ذريته، وهي: القرآن، والإنجيل، والتوراة، والزبور (١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير النابلسي "تدبر آيات الله في النفس والكون والحياة"، ٩/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، ص١٣١١.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان، ١/ ٨٥،٨٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ١٨ / ١١١٣٨.



# ج- ﴿وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنْيَا اللهِ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]:

قال ابن كثير: "أي: جمع الله له بين سعادة الدنيا الموصلة بسعادة الآخرة، فكان له في الدنيا الرزق الواسع الهنيّ، والمنزل الرحب، والمورد العذب، والزوجة الصالحة، والثناء الجميل، والذكر الحسن، فكل أحد يحبه ويتولاه - كما قال ابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم - مع القيام بطاعة الله من جميع الوجوه"(١).

- ﴿ وَإِنَّهُ وَ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧]؛ يعني ليس له في هذا الدنيا فحسب، بل له في الآخرة ثواب الدلالة والرسالة، وهو كونه من الصالحين، وله في الآخرة كلُّ ما يريد من حسن ثواب.

وهذه المرتبة التي نالها أبو الأنبياء إبراهيم عَلَيْهِ السَّكُمُ كانت بسبب تحقيقه التوحيد، ودعوته إليه، وقد ذكر الله أخباره في القرآن، وبيّن مواقفه العقدية، وأنّه كان أمّة قانتاً لله حنيفاً، وما كان من المشركين، والأنبياء كلهم على منهاجه؛ لكنه تميز بما ذكره الله من صلابته في الدعوة إلى التّوحيد، وسعة علمه، وطول نفسه، وشمول دعوته (٢).

٣- قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ لِتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ لِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ۞ أَبِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّبِيلَ وَتَأْتُونَ فِي الْمَنْ مِنَ ٱلْمُنْ مَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱخْتِنَا بِعَذَابِ ٱللّهِ إِن كُنتَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنْ فَي أَلْمُونِ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٨-٣٠].

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ۲/ ۲۸٤،۲۸۵.

<sup>(</sup>٢) التدبر والبيان في تفسير القرآن بصحيح السنن، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، ٢٦/ ٧١.



#### تفسير الآيات الكريمة:

أ- ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٨]:

ينتقل السياق من قصّة إبراهيم لقصة أخيه لوط، ونلحظ أنَّ القرآن في الكلام عن نوح وإبراهيم ولوط بدأ الحديث بذكره أولاً، كما قال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ لَخَاهُمْ هُودًا ﴾ [الأعراف: ٢٥]، ﴿وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ﴾ [الأعراف: ٢٥]، ﴿وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ﴾ [الأعراف: ٢٥]، ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ [الأعراف: ٨٥].

قالوا: لأن قوم نوح، وقوم إبراهيم، وقوم لوط، لم يكن لهم اسم معروف، فذكر أنبياءهم أولاً، أمَّا عاد وثمود ومدين فأسماء لأناس معروفين، ولهم قرى معروفة، فالأصل أنَّ القوم هم المقصودين بالرسالة والهداية، لذلك يُذكرون أولاً، فهم الأصل في الرسالة، أمَّا الرسول فليست الرسالة وظيفة يجعلها الله للواحد من الناس(١).

وأمَّا الآية الكريمة، فمعناها: واذكريا محمد لوطاً حين قال لقومه: ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٨].

وإن الفاحشة، والفحشاء: هي ما عظم قبحه شرعاً وعقلاً وطبعاً من الأفعال والأقوال والتصرفات. وجمعه يدلُّ على تعدّد الأنواع التي أطلق عليها الفواحش، وتنوعه إلى فواحش ظاهرة وفواحش باطنة؛ ولذلك فقط كان مستغرباً الفهم العجيب في قصر مفهوم الفاحشة على جريمة الزنا، فهذا يجعل الناس يعتادون الفاحشة الأخرى ولا ينكرونها، والله يقول: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَمِنْهَا

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، ۱۱۱٤٠/۱۸.



وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَ سُلُطَانَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَ سُلُطَانَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣](١).

فالفاحشة: هي القول والعمل القبيحان، والحياة الدنيا طافحة بالفواحش، فالقتل فاحشة، والخيانة الزوجية فاحشة، والزنا فاحشة، وتضييع العقل في شرب الخمر فاحشة، فمعظم القبح في الأقوال والأفعال يسمى فواحش(٢).

وإتيان الذكران فاحشة، وهي التي اشتهر بها قوم لوط، وكانوا يأتون الفواحش كلّها، ولم يستحيوا من ارتكابها، فكانوا يأتون الفواحش ما ظهر منها وما بطن، وأبرزها الفاحشة التي رفضها الشرع، ونفر منها العقل، وحقّرها الطبع؛ وهي إتيان الرجال شهوة من دون النساء، كما أنّهم لم يكونوا يتعفّفون عن أيِّ قول فاحش، أو تصرّف فاضح، أو فعل منافٍ لكرامة الإنسان وحيائه، وما يقوم عليه المجتمع والأسرة، وكلّ تلك الأمور بالنسبة لهم بعيدة عن تفكيرهم، خارجة عن اهتماماتهم، كما كانوا يقطعون الطريق، ويأكلون أموال الناس بالباطل، ولا يتعفّفون عن منكر أبداً، ولا يترددون في مقارفة أيّ منكر توحي شياطينهم إليهم به في مُنتدياتهم وأماكن اجتماعهم (٣).

- ﴿مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٨]؛ إشارة إلى أنّ هذه الفاحشة، إنما فعلها قوم لوط أوّل الناس، ولم يُسبقوا إليها، أو أنّها شاعت في قوم لوط شيوعاً لم يكن من قبل(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن بالقرآن، د. طه العلواني، ص٨٣٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير النابلسي، ۹/۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن بالقرآن، ص ٨٣٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير النابلسي، ٩/ ٢٢٤.



يقول الشيخ محمد شعراوي رَحْمَهُ اللهُ: "لا يعني هذا أنّ أحداً لم يفعلها قبلهم، لكنها إن فُعلت؛ فهي فردية، ليست وباءً منتشراً كما في هؤلاء "(١).

لقد استشرى بين القوم شذوذ عجيب، وقد ذكر القرآن الكريم أنّه يقع لأوّل مرّة في تاريخ الإنسانيّة، ومن خطاب لوط عَيْوَالسَّكَمُ يظهر أنَّ الفساد قد انتشر بينهم بكلّ ألوانه، فهم يأتون الفاحشة الشاذة التي لم يسبقهم بها أحد من العالمين، وهي فاحشة شاذة قذرة، وهي تدلُّ على انحراف الفطرة، وفسادها من أعماقها(٢).

وقد انتشرت فيهم هذه الآفة، ونتج عن إتيانهم لها فواحش أخرى متصلة بها، قال تعالى:

ب- ﴿ أَيِنَكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطَّعُونَ السَّبِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنكَرَ العنكبوت: ٢٩]: كانوا يأتون الرجال، ويقطعون السبيل، ويأتون في ناديهم المنكر، ونرى أنّ هذه الجرائم مرتبطة بالفاحشة الشاذة، فكانوا يأتون الرجال شهوة من دون النساء، وكانوا يقطعون السبيل طلباً لشذوذهم، فيجلسون على الطريق، ومن يمرُّ بهم من الرجال يأخذونه ليفجُروا به، ويُرضوا بذلك نفسيَّتهم المنحرفة، وكانوا يأتون في ناديهم المنكر؛ والمنكرُ هو الممارسات والتصرفات الشاذَّة المرتبطة بذلك الشذوذ (٣).

- ﴿ أَبِنَكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]: استقلَّ قومُ لوط عَيَهِ السَّكَمُ بالرجال دون النساء، وهو موضع قذر، وطريق يؤدي إلى دمار النوع البشري، وتعطيل المرأة، فلم يكن انحرافهم عن مبادئ الشريعة فحسب، بل انحرفوا عن مبادئ

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، ۱۱۱٤۱/۱۸.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٣.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ٤٨٤.



الفطرة أيضاً، وسلكوا سبيلاً شاذاً، فكان هذا المرضُ العُضال الذي يهدّد البشريّة اليوم من أقصاها إلى أقصاها.

ما من ناقوس خطر يُدقُّ الآن بأشد إيقاعاً على النفس من ناقوس خطر هذا المرض العضال (مرض قوم لوط) الذي تعاني منه البلاد المتحلّلة التي لا منهج لها<sup>(۱)</sup>؛ إلّا منهج إبليس اللعين، والشيطان الرجيم، والتي لا تؤمن بمنهج الله عَنَّفِجَلَّ القائم على الطُهر والعلاقات الزوجية بين الذكر والأنثى، وفقَ عقود النكاح الّتي شرعها الله عَنَّفِجَلَّ.

- ﴿ أَبِنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]؛ هذا انحراف عن الطبيعة السّوية، وطريقٌ لغضب الله وسخطه، ومثله إتيان المرأة في الدبر في غير مكان الحرث، وكذلك السُحاق الذي ابتليت به بعض النساء.

- ﴿وَتَقَطَّعُونَ ٱلسَّبِيلَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]؛ فينهبون المال، ويروِّعون المارّة ويعتدون على الرجال بالفاحشة كرهاً وهي خطوة أبعد في الفاحشة الأولى، إلى جانب السّلب والنّهب والإفساد في الأرض(٢).

قال محمد راتب النابلسي في تفسيره للآية: "إنَّ هؤلاء القوم الشاذّين، حينما يأتون الرجال؛ يقطعون النسل، ويقطعون سبل الزواج، ويقطعون سبيل الله في شرعه، قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجَا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١]".

فَالله عَنَهُ عَلَى كرّم هذه المرأة، وخلقها خلقاً تُكمّل به الرجل، فتُنجب الأولاد الأطهار، وتُكون معه أسرة طيبة، لكن هذا الخلْق الإلهي عُطّل بفعل قوم لوط،

<sup>(</sup>۱) تفسير النابلسي، ٩/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٣.



وقُطعت هذه العلاقة الطيبة، ولا أكتمكم أنَّ هناك حقائق اجتماعية في بلاد الغرب يندى لها الجبين، قد لا تصدّق لهولها، فالآن تجرى عقود الزواج بين الشبَّان أنفسِهم في بلاد أمريكيّة وأوربيّة، وهناك انحرافات لا عن منهج الله فحسب، بل عن أصل الفطرة الإنسانيّة<sup>(١)</sup>.

والتفسير الآخر لقطعهم السبيل: أنَّ قوم لوط عَلَيْهُ السَّلامُ كان إذا مرّ بهم شبّان أخذوهم عنوة، وفعلوا بهم الفاحشة، وعذبوهم. وهذا المعنى هو المعنى التاريخي، وهو جريمة ثابتة، فالانحراف السلوكي جريمة أولى، والجريمة الثانية أن يُرغِم الإنسان الشاذّ إنساناً آخر على أن يفعل به الفاحشة (٢).

- ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرَ ﴿ [العنكبوت: ٢٩]: يأتونه جهاراً في شكل جماعي متَّفق عليه، لا يخجل بعضهم من بعض، وهي درجة أبعد في الفحش وفساد الفطرة، والتبجُّح بالرذيلة إلى حدٍّ لا يُرجى معه صلاح ٣٠٠.

قال الحافظ ابن كثير رَحْمَهُ اللَّهُ: "يفعلون ما لا يليق من الأقوال والأفعال في مجالسهم التي يجتمعون فيها، لا يُنكر بعضهم على بعض شيئاً من ذلك، فمِنْ قائل: كانوا يأتون بعضهم بعضاً في الملأ، قاله مجاهد. ومن قائل: كانوا يتضارطون ويضحكون، قالته عائشة رَضَالِيَّكُ عَنْهَا والقاسم بن محمد، ومن قائل: كانوا يُناطحون بين الكباش، ويُنافرون بين الديوك، وكل ذلك كان يصدر عنهم، بل كانوا شراً من ذلك(٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير النابلسي، ۹/ ۲۲٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٩/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٣.

تفسیر ابن کثیر، ۲/ ۲۸۵،۲۸۱.



وعن أمّ هاني عن النبي صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في قوله تعالى: ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنكَرَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩] قال: "كانوا يَخْذِ فون أهل الأرض، ويسخرون منهم"(١).

وعن عبد الله بن مغفَّل رَضَاً لِللهُ عَنْهُ قال: نهى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عن الخذف، وقال: "إنّه لا يقتل الصيد ولا ينكأ العدو، وإنه يفقأ العين، ويكسر السنّ "(٢).

والخذف: الرمى بالحصاة (٣).

قال النووي رَحْمُ اللَّهُ: "في هذا الحديث النهيُ عن الخذف، لأنه لا مصلحة فيه، وتُخاف مفسدته، ويلتحق به كلُّ ما شاركه في هذا"(١).

وحدّد المكان الذي يفعلون به منكرَهم بقوله: ﴿فِي نَادِيكُمُ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]؛ وهذا كناية عن المجاهرة بالمعاصي وعدم الحياء من فعلها(٥).

وحدّد الذي يأتونه: ﴿ٱلْمُنكَرَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]؛ وهو ضدُّ المعروف. والمنكر: كلُّ ما تحكُم العقول الصحيحة بقبحه، وهو في الشرع كل ما استقبَحه وأمر بتركه.

الألف واللام في كلمة ﴿ ٱلْمُنكَرِّ ﴾ [العنكبوت: ٢٩] للجنس، وهو يفيد العموم ليشمل كلَّ أنواع وأشكال المنكر (٢).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، ٥/ ٣١٩، رقم ٣١٩٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم، رقم١٩٥٤، البخاري، رقم ٦٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ٩/ ٧٥٨.

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم، ۱۳/ ۸۹.

<sup>(</sup>٥) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ص١١٩.



إنَّ جرائمهم متراكمة؛ جريمة الشذوذ الأخلاقي، وجريمة الإكراه عليه، وجريمة إتيانه أمام الملأ، وهذا الذي يأتي بهذه الجرائم واقع بشيء مخيف وبواقع مُدمِّر(١)، مع منكرات أخرى تدخل في المعاصي والذنوب والكبائر.

إن لوطاً عَلَيْهِ السَّلامُ استمرَّ في أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر لأبناء قومه، وحذَّرهم من عذاب الله، وانتقامه، وسطوته، وأنذرهم، وأوعدهم، فجاء جوابهم كما ذكرت الآية الكريمة:

ج- ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱتْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]:

هذا الذي يقول: ﴿أُئْتِنَا بِعَذَابِ أُلَّهِ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]، إنسان جاهل جهلاً مطبقاً، لا يعرف الله، ولا يعرف نفسه، ولو عرف نفسه لعرف ربَّه، فالإنسان كلَّما زاد علمه؛ زاد أدبه مع الله، وكلما زاد علمه؛ زادت خشيته، وكلما زاد علمه؛ زاد خوفه، وكلما زاد علمه؛ زاد تواضعه؛ ولذلك قال الشافعي رَحْمَهُ اللَّهُ: كلما ازددتُّ علماً، ازددت علماً بجهلي (٢). وعلامة العالم التواضعُ، وعلامة الجاهل التكبر، والقضيّة قضيّة وقت، فهذه الحقائق كلها، لا بدُّ أن يعرفها الإنسان، وستكشف له عند الموت، كما قال تعالى: ﴿ فَكُشَّفُنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصِرُكَ ٱلْيُوْمَرِ حَدِيدٌ ﴾ [سورة ق: ٢٧]. والمهم أن يعرف الإنسان الحقيقة قبل فوات الأوان(٣).

كانت إجابة قوم لوط تدلُّ على جهلهم، وتكبرهم، وتبجُّحهم، وتحديهم المصحوب بالتكذيب، والشرود الذي لا تنتظر منه أوْبة، وقد أعذر إليهم رسولهم، فلم يبق إلا أن يتوجّه إلى ربه طالباً نَصره الأخير (١٠):

<sup>(</sup>۱) تفسير النابلسي، ۹/ ۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) تفسير النابلسي، ۹/۲۲۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٩/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٣.



د- ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِى عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]: وهذه استغاثة من لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، ودعاء منه لربه، وخالقه، ومالكِ أمره.

- ﴿قَالَ رَبِ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]؛ فالرب هو القادر الخالق البارئ المصوّر الحيّ القيّوم العليم السميع البصير المحسن المنعم الجواد المعطي المانع الضار النافع، والمقدم والمؤخر، الذي يُضل من يشاء، ويهدي ومن يشاء، ويُسعد من يشاء، ويُشقي من يشاء، ويُعزُّ من يشاء، ويُذلُّ من يشاء، إلى غير ذلك من معاني الربوبية الّتي له منها ما يستحقّ من الأسماء الحسني (١).

ودعاء لوط: ﴿رَبِّ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]؛ يدلَّ على قربه وحسن الصلة بالله عَنَّفِكً، وطلب النصرة من الله تعالى على القوم المفسدين. فرق بين الفاسد في ذاته والمفسد لغيره، فيا ليتهم كانوا فاسدين في أنفسهم، إنما كانوا مفسدين يتعدى فسادُهم إلى غيرهم (٢).

فقد كانوا يفسدون الناس بحملهم على ما كانوا عليه من المعاصي والفواحش طوعاً وكرها، ولأنهم ابتدعوا الفاحشة وسنّوها فيمن بعدهم، قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ كَافَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾ [النحل: ٨٨]. فأراد لوط عَيْهِ السَّلَامُ أن يشتدَّ غضب الله عليهم، فذكر – لذلك – صفة المفسدين في دعائه (٣).

وذكر لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ هذا الوصف: ﴿ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠] تمهيداً للإجابة بالنصر؛ لأنَّ الله تعالى لا يحب المفسدين(٤).

<sup>(</sup>١) فقه الأسماء الحسني، عبد الرزاق البدر، ص٩٣، بدائع الفوائد، ٢/ ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير الشعراوي، ۱۱٤٦/ ۱۱٤٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشاف، ٦/ ٥٠٩.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير، ٨/ ٦٨٣.



وتعريف الفساد في الاصطلاح الشرعي: كلَّ المعاصي والمخالفات لأحكام الشريعة الإسلامية ومقاصدها (۱)، فهو يتناول جميع الشرّ من المحرّ مات؛ إذ هو في حقيقته خروجٌ عن منهج الله تعالى (۲). يقول ابن كثير رَحَمَّهُ اللَّهُ: "الفساد: هو العمل بالمعصية "(۳).

ويقول الشوكاني رَحْمَهُ اللَّهُ في تفسيره للآية الكريمة: "وإفسادهم هو ما سبق من إتيان الرجال، وعمل المنكر في ناديهم، فاستجاب الله سبحانه"(٤).

ويلاحظ اليوم أنَّ مفسدي الأرض اليوم يتجهون إلى إشاعة اللواط والسحاق عبر وسائل الإعلام، فقد انتهى هؤلاء إلى التحايل لفرضهما على الساحة الفكرية بإثارة الموضوع، والكلام فيه بين أخذ وردّ، مرةً من معرض الاستنكار، وأخرى في معرض الدراسة، وثالثة في معرض الاطلاع، وقد انتقلوا اليوم إلى إبراز بيوت الدَّعارة على أنَّها من المفرزات الصحيّة للحريَّة، وباتت أخبار متزعمي هذه الضلالات وصورهم تتصدّرُ وسائل الإعلام، ويُقدَّمون على أنهم نجوم يُصفِّق لهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون في ألهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون في ألهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون في ألهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون في ألهم المراهقون أله المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون ألهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون ألهم المراهقون أله المعجبون المعجبون المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المعجبون المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون أله المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون أله المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون أله المراهقون ألهم المراهقون أله المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون أله المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراه المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المراهقون ألهم المرا

إنَّ انتشار هذا الفساد الكبير بدون الوقوف ضدَّه، وبيان مخاطره وتبعاته من خلال التاريخ الإنساني وسنة الله في المفسدين؛ ينذر بقدوم كارثة لا يُمكننا تصوّرها، إذا لم نقم بواجب النصح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على المستوى العالمي والشهود الحضاري.

<sup>(</sup>١) الفساد الإداري، محمد معابر، ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) الفساد مفهومه أسبابه، عبد الله الجيوسي، ص١٧٧.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر، ۱/ ۷۹.

<sup>(</sup>٤) المنهاج القرآني في مواجهة الفساد المالي، محمد سلطان الخور، ص٣١.

<sup>(</sup>٥) من أنباء القرى، د. أحمد الكبيسى، ص٢٥٣.



إنَّ سنة الله ماضية في المفسدين، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، ولن تجد لسنة الله تحويلاً، وسنة الله لا تجامل ولا تحابى.

إنَّ الفاحشة التي ابتدعها قوم لوط من أكبر الفواحش وأشنعها، فهي انتكاسة خطيرة عن الطبيعة البشريّة، تنتج عنها آثار سيئة لا تقتصر على مرتكبها فحسب، بل تتعدّى إلى المجتمع الذي تُرتكب فيه الفاحشة، وقد عدّد ابن القيم رَحمَدُاللَّهُ الحِكم العالية والمصالح الكبيرة في ميل الذكر للأنثى، والأنثى للذكر، ثم قال: المفسدة في اللواط تقاوم ذلك كلَّه، وتربو عليه بما لا يمكن حصر فساده، ولا يعلم تفصيله إلا الله(۱).

ولعِظم هذه الفاحشة وخطورتها على المجتمع؛ وللآثار السيئة التي تنجم عنها، وما تجرّه من فواحش أخرى، مما يجعل ضررها ماحقاً؛ لا بالنسبة للأفراد فحسب، بل للمجتمع التي ترتكب فيه برمته؛ وصف لوط قومَه بالمفسدين، ودعا ربه بنصرته عليهم: ﴿قَالَ رَبِّ انصُرْنى عَلَى اللَّقَوْمِ اللَّمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠](٢)، فكان عاقبتهم ما سجَّله القرآن الكريم ومرَّ معنا تفصيله.

3 - قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا ٓ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُوۤا إِنَّا مُهْلِكُوۤا أَهْلِ هَاذِهِ الْفَرْيَةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ ال

#### تفسير الآيات الكريمة:

أ- ﴿ وَلَمَّا جَاءَتُ رُسُلُنَا ٓ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشُرَى ﴾ [العنكبوت: ٣١]: وهذا المشهد؛ مشهد الملائكة مع إبراهيم عَيْهِ السَّكَمُ، جاء مختصراً في هذا الموضع، لأنه ليس مقصوداً،

<sup>(</sup>۱) بدائع التفسير، ۲/۲۲۰.

<sup>(</sup>٢) السنن الاجتماعية في القرآن الكريم، د. محزون، ٣/ ٣٧٠.



وقد سبق في قصة إبراهيم عَلَيْهِالسَّلَامُ أنَّ الله وهب له إسحاق ويعقوب، وولادةُ إسحاق في موضوع البشرى، ومن ثم يُفصّل قصّتَها هنا، والغرض هو إتمام قصّة لوط، فذكر أنَّ مرور الملائكة بإبراهيم كان للبشري، ثم أخبروه بمهمَّتهم الأولى، وهي إهلاك القرية الظالم أهلها(١).

ب- ﴿إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهْل هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ اللَّهِ اللَّهَا كَانُواْ ظَالِمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣١]: يُشعر الأسلوبُ القرآني في سورة العنكبوت، بأنَّ المقصد الأصلي من مجيء الرسل، والهدف من إرسالهم، هو إهلاك أهل القرية للظّالمين، وقد ربط الله عَزَّفَهَلَ مجيءَ الرسل، والإهلاك بقوله: ﴿وَلَمَّا ﴾ [العنكبوت: ٣١]؛ والمعنى: ولمَّا جاءت رسلنا إبراهيم بالبشارة بالولد والحفيد، قالوا لإبراهيم عَيْهِ السَّلامُ: إنَّا مهلكوا هذه القرية، وهي قرية سدُّوم التي فيها لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، وعلَّلوا ذلك بأنهم كانوا قوماً ظالمي أنفسهم بمعصيتهم لله عَزَّفَجَلَّ، وتكذيبهم رسول الله صَاَّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ أَهْلَهَا ﴾ [العنكبوت: ٣١]؛ للدلالة على إتفاقهم جميعاً على الفساد، وأنَّ منشأً فساد جبلَّتهم خُبثُ طِينتهم (٢).

ج- ﴿قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت: ٣٢]: فكيف تهلكونها؟ وقوله: ﴿قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت: ٣٦]؛ ليس إخباراً لهم بكونه فيها، وإنما هو جدال في شأنه، لأنَّهم لمَّا عللوا إهلاك أهلها بظلمهم، اعترض عليهم بأنَّه فيها من هو برىء من الظلم، وأراد بالجدال إظهار الشفقة عليهم، وما يجب للمؤمن من التحزّن لأخيه، والتَّشمُّر لنصرته، والخوف من أن يمسّه أذيّ، أو يلحقه ضرر (٣).

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٤.

الحوار في قصة الخليل في القرآن، محمود سعد، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الزمخشري، ٦/ ٥١٠.



إننا نتعلُّم من إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في قوله: ﴿إِنَّ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت: ٣٦]، بأن محبة المؤمن لإخوانه ورحمته بهم؛ تقتضي الولاء لهم، والذّب عن أعراضهم، والوقوفَ معهم (١٠).

لقد أراد إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ أَن يَطمئنَ اطمئناناً كاملاً على ابن أخيه الذي يهتم بأمره، وتزداد شفقته عليه، فكان ردّ الملائكة حاسماً (٢).

د- ﴿ خَنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا ﴾ [العنكبوت: ٣٦]؛ أي: نحن أعلم منك بحال لوط وحال قومه، وامتيازه عنهم الامتياز البيّن. والتعبير باسم التفضيل: ﴿ أَعْلَمُ ﴾ [العنكبوت: ٣٦]، وحذف المفضّل عليه؛ فيه دلالة على مزيد علمهم بلوط عَلَيه السّكرُم، وإشعارهم بتعميم علمهم بلوط وغيره، دلّ على ذلك قولهم: ﴿ خَنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا ﴾ [العنكبوت: ٣٢].

قال أبو السُّعود: "وأرادوا أنهم غير غافلين عن لوط عَلَيْوالسَّلَمُ فيها، بل عمّن لم يتعرض له إبراهيم من أتباعه المؤمنين، وأنهم مُعتنون بشأنهم أتمَّ اعتناء (٣).

هـ- ﴿ لَنُنَجِينَهُ وَأَهْلَهُ وَ إِلَّا الْمَرَأَتَهُ وَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٧]: أي: والله لننجينه وأهله، إلا امرأته كانت من الباقين في العذاب أو القرية، أي: إنَّ امرأة لوط من الهالكين؛ لأنها كانت تُمالئهم على كفرهم وبغيهم (٤). وقد كان هواها مع القوم، تُقرّ جرائمهم وانحرافهم، وهو أمر عجيب (٥). وسيأتي الحديث عن ذلك مفصلاً عند حديثنا عنها في سورة التَّحريم بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الحوار في قصة الخليل، محمود سعيد، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) أخلاق الأنبياء، د. محمد عبد السلام درويش، ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي سعود (إرشاد العقل السليم)، ٧/ ٣٨.

<sup>(</sup>٤) صناعة الحوار، حمد السيف، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٤.



والغابرون: جمع غابر، ولها استعمالات متعدّدة في اللغة، إذ يُقال: الزمان الغابر أي: الماضي. وغابر بمعنى باقٍ أيضاً، فهي إذن تحمل المعنى وضدَّه، ذلكَ لأَنَّهم جاؤوا لإهلاك هذه القرية، وامرأة لوط باقية لتهلك معهم، وتَذهب مع من سيذهبون بالهلاك، فهي باقية في العذاب، فجاءت كلمة: ﴿مِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٦]، لتؤدي هذين المعنيين (١).

٥- قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا أَن جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ۗ وَقَالُواْ لَا تَخَفْ وَلَا تَحَنَ أِنَّا مُنجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا الْمَرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ وَقَالُواْ لَا تَخَفْ وَلَا تَحَنَ مِنَ الْغَابِرِينَ وَقَالُواْ لَا تَعَنَى مَا عَلَى أَهْرَأَتِكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴿ وَقَالُونَ عَلَى أَهْرُونَ عَلَى أَهْلِ هَاذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِنَ السَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ وَلَقَدَ تَرَكُنَا مِنْهَا ءَايَةُ بَيِّنَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣-٣٥].

#### تفسير الآيات الكريمة:

أ- ﴿ وَلَمّا أَن جَاءَتُ رُسُلُنا لُوطًا سِي ءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [العنكبوت: ٣٣]: ولما جاءت الملائكة إلى لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ، وقد جاؤوا إليه في هيئة فِتية؛ مليحي الهيئة، وهو يعلم عادات قومه، وما ينتظر ضيوفه هؤلاء منهم من سوء لا يملك له دفعاً، فضاق صدره، وساءه حضورُ هم إليه خوفاً عليهم في هذا الظرف العصيب، وكيف يحميهم من شرور قومه (٢).

ولذلك ﴿ سِيَءَ بِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]؛ أي: أصابه السوء بسببهم. ﴿ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [العنكبوت: ٣٣]؛ الذرع: هو طول الذراعين، فتقول فلان باعه طويل، يناول الأشياء بسهولة؛ لأنَّ يده طويلة، فالمعنى: ضاق بهم ذرعاً، يعني: لم يتسع

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، ۱۱۱٤۸/۱۸.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٦/ ٣٨٧.



جهدُه لحمايتهم من القوم (١). وقد فصَّلت سورة هود والحجر ما أُجمل هنا كما مرَّ معنا.

وعندما اشتدَّ الأمر على لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، وبلغ الغاية من الضيق والكرب، كشف الملائكةُ أمرهم له (٢).

ب- ﴿ وَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحَزَنُ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]: قالوا للوط عَلَيْهِ السَّلَامُ على سبيل التَّبشير وإدخال الطمأنينة على نفسه وبدأت الآيات بالعطف الذي يفيد المشاركة، ويربط أحداث القصة ويرتّبها.

﴿ وَقَالُواْ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]؛ عبَّر بالماضي ليدلَّ على تحقق الفعل، وصدوره من الملائكة: ﴿ لَا تَخَفُ علينا منهم، فلن الملائكة: ﴿ لَا تَخَفُ علينا منهم، فلن يصلوا إلينا، أو لا تخف من أن تهلك أنت، أو أحد من أهل الطاعة، ولا تحزن على قصدهم إيَّانا وعدم اكتراثهم بك، ولا على أحد ممن سنُهلكه منهم، لأنَّه ليس في أحد منهم خير يؤسف عليه بسببه.

فجيء بـ ﴿ لَا ﴾ [العنكبوت: ٣٣] الناهية قبل الفعل المضارع، لمنع حدوث الخوف والحزن بعدَ قولهم، ولإزالة أثر الفعلين من نفس لوط عَيَااِلسَّكُم، ثم علَّلوا النهي بقولهم: ﴿ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]؛ منجُّوك وأهلك المؤمنين من العذاب الذي نُنزله بقومك (٣).

وأكّدوا بـ ﴿إِنَّا ﴾ [العنكبوت: ٣٣]، وبصيغة المبالغة: ﴿مُنَجُّوكَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]، على سلامة لوط عَلَيْهِ السّرة وأهله المؤمنين من العذاب. واستبعدوا امرأته من النجاة (٤) بقولهم:

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، ۱۱۱٤٩/۱۸.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٦/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) النظم القرآني في قصة لوط، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص٢٠٥.



ج- ﴿إِلَّا ٱمْرَأْتَاكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]: فسيدركها العذاب معهم، وستهلك مع الهالكين بسبب تواطئها معهم، ورضاها بأفعالهم القبيحة، وما جئنا إلا لنريِّحك منهم، ونقطع جذور هذه الفعلة القبيحة من أصلها. وبهذا النظم البديع يُطمئن الملائكة لوطاً عَلَيْهِ السَّلامُ، ويزيلون ما وُجد عنده من خوف وحُزن وسوء من فعل قومه القبيح، مطبّقين سنّة الله تعالى في خلقه في نصر المؤمنين، وإهلاك الكافرين(١).

د- ﴿إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰٓ أَهْلِ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رِجْزَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٤]:

يصف لنا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ العذاب المنزَل على قوم لوط بسبب كفرهم ومعاصيهم وفسقهم، وهو نزول العذاب المتتابع المنهمر عليهم، وهو أنواع وأشكال كما يريد الله أن ينز ل(٢).

يقول الشوكاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ واصفاً معنى الرجْز: والرجز: العذاب، أي: عذاباً من السماء، وهو الرمى بالحجارة. وقيل: إحراقهم بنار نازلة من السماء. وقيل: هو الخسف والحصب. ومعنى كون الخسف من السماء، أنَّ الأمر به نزل من السماء (٣)، وقد يسمى العذاب المنزل من السماء بالرجْز، لأنه يُقلق من ينزل به، ويحل عليه(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٢٠٥.

الآيات والأحاديث في نبي الله لوط، أشواق صالح، ص٣٠٣.

فتح القدير، الشوكاني، ٤/ ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ٤/ ٣١٥.



وحينما يريد القرآن أن يبين ما يترتب على الانغماس في الرذائل من اضطراب في الحياة الدنيا، وسوء العاقبة في الآخرة؛ يذكر الرجز، فكأنه يذكر عاقبة الفعل ليستدعي الفعل المؤدي لتلك النتيجة التي سماها رجزاً، فأنزل الله عليهم هذا الرجز من السماء بكل ما فيه، جزاءً و فاقاً لما كانوا يقتر فونه من جرائم إتيان الرجال شهوة من دون النساء، ومقارفة المنكر بأنواعه في نواديهم، وقطع الطرق، وإيذاء الناس، والاعتداء عليهم في أموالهم وأنفسهم، ورفضهم رسالة لوط عَيْمَالسَّكم وما جاء به، واستكبارهم على الاستجابة له، فاستحقوا هذا العذاب الأليم (۱).

- ﴿ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٤]؛ هذا سبب هلاك أولئك، وهو فسقهم عن أمر ربهم، وانتهاكهم لحرمة دينهم، وافتئاتهم على رسولهم ونبيهم (٢).

هـ- ﴿ وَلَقَد تَرَكُنَا مِنْهَا ءَايَة أَبَيِّنَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٥]: أي: ولقد تركنا من هذه القصة عبرة واضحة لمن يستعملون عقولهم في الاستبصار والاعتبار، ولا يزال موضع قراهم إلى الآن في أرض منخفضة، تسمى البحر الميت، أو بحر لوط (٣).

فجعل الله تعالى مصرع هؤلاء القوم الهالكين آية بيّنة، وأن المنتفع من هذه الآية هم أصحاب العقول المستقيمة، والفِطر السليمة (٤). وكان هذا المصير الطبيعي لهذه الشجرة الخبيثة التي فسدت، وتعفنت، فلم تعد صالحة للإثمار، ولا للحياة، ولم تعد تصلح إلا للاجتثاث والتحطيم (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن بالقرآن، طه العلواني، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى، محمد العدوي، ١/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي، ٦/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) الغفلة، أسبابها أقسامها مظاهرها آثارها علاجها، عبد الرّحمن عبد القادر المعلمي، دار الإيمان، الإسكندرية، مصر، ٢٠٠٤م، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، ٥/ ٢٧٣٤.



## ﴿ رابعاً: قصة لوط مع إبراهيم عَيْهِمَا لَسَّلَامُ في سورة الذاريات:

قال تعالى: ﴿ هَلَ أَتَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا قَالَ سَلَمُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ ﴿ فَقَرَّبَهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ فَالَّهُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَلِيهِ ﴿ فَا فَيَرَبَهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ فَالْفُو صَرَّةِ فَصَكَتْ فَأَوْجُسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيهِ ۞ فَأَقْبَلَتِ أَمْرَأَتُهُ وَفِي صَرَّةٍ فَصَكَتْ وَجُهَهَا وَقَالَتْ عَبُوزٌ عَقِيمٌ ۞ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكَ إِنّهُ وَهُو الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ۞ قَالُواْ حَذَلِكِ قَالَ رَبُّكَ إِنّهُ وَهُو مُعْوَلِهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ وَ هَا فَوَالِمُ عَلَيْهُمْ حِجَارَةً مِن اللهُ وَمُومِينَ ۞ لِنُرْسِلُ عَلَيْهُمْ حِجَارَةً مِن اللهُ وَمُعِينَ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا عَن اللهُ وَمُعِينَ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا عَن الْمُومِينَ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا عَن مَن الْمُومِينِ ۞ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ۞ فَأَخْرَجُنَا مَن كَانَ فِيها مِنَ الْمُؤْمِينِ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا عَلَيْ مَن الْمُسْلِمِينَ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا عَلَيْ فَرَا الْمُومِينِ وَ وَمَرَكُنَا فِيهَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللهُ وَمُعَلِي مَن الْمُسْلِمِينَ ۞ وَتَرَكّنَا فِيهَا عَلَيْهُ لِلّذِينَ يَعَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴾ [الذاريات: ٢٤-٣٧].

### تفسير الآيات الكريمة:

١ - قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَنكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٤]:

هنا نوع جديد في شأن قصة وموقف من أشهر قصص ومواقف إبراهيم الخليل عَلَيْهِ السَّكَمُ. والسؤال تبجيل وتفخيم؛ لأنّه عبرة وعظة، وهو أسلوب مألوف في القرآن كله كقوله: ﴿هَلَ أَتَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ [النازعات: ١٥]، وقوله تعالى: ﴿هَلَ أَتَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴿ النازعات: ١٥]، وقوله تعالى: ﴿وَهَلَ أَتَكَ حَدِيثُ الْمُؤُودِ ﴾ [البروج: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿وَهَلَ أَتَكَ نَبَوُّ الْمُخْرَبُ ﴾ [سورة ص: ٢١]، ومقصده: حشد الاهتمام وتوجيه النظر إلى القصة (١٠).

أ- ﴿وَهَلَ أَتَكَ ﴾ [سورة ص: ٢١]: يُشوّقنا الحق تَبَارَكَوَتَعَاكَ إلى معرفة الشيء العجيب الذي يستحق أن يُلتفت إليه، وينبغي على الناس معرفته بصيغة السؤال هذه، كقوله تعالى: ﴿يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَذُلُّمُ عَلَى يَجَرَوَ تُنجِيكُم مِّنَ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠]، يشوقنا لنقول: نعم يا ربّ دلّنا(٢).

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨١.



وقوله: ﴿وَهَلُ أَتَكَ ﴾ [سورة ص: ٢١]؛ بمعنى: قد أتاك، فهو سؤال للتقرير، وفيه تذكير بالقصة، وسمَّاه الله تعالى حديثاً، إشارة إلى أنه خبر حقيقي(١).

ب- ﴿ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الذاريات: ٢٤]: جاءت كلمة ضيف مفردة، مع أنّهم كانوا جمعاً من الملائكة، فلم يقل: ضيوف ولا أضياف، إنما اختار اللفظ المفرد فقال: ﴿ضَيْفِ ﴾ [الذاريات: ٢٤] تُطلق على فقال: ﴿ضَيْفِ ﴾ [الذاريات: ٢٤] تُطلق على المفرد والمثنى والجمع؛ ممّن استدعيته إلى بيتك، أو جاءك فصار ضيفاً عليك، والمستضيف ينبغي أن يعامل الأضياف معاملة واحدة، ويستقبلهم بوجه واحد، لا يفضل أحداً على أحد، ولا يحتفي بأحد دون أحد، فكأنهم عنده شخص واحد لا يميّز أحداً لا في مجلسه، ولا في نظره إليهم، لذلك عبّر القرآن الكريم عنهم بصيغة المفرد، فهم في حكم الرجل الواحد.

وقد علمنا سيدنا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ هذا الدرس، فقد رُوي عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَّ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ هذا الدرس، فقد رُوي عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أنه كان يُسوي بين جُلسائه، حتَّى في نظره إليهم، حتَّى إنه لَيظنُّ كلِّ واحد منهم أنه لا يوجد في المجلس غيره (٢).

وهناك في القرآن الكريم مواضع كثيرة تستخدم المفرد، وتريد به الجماعة، ذلك حينما يكون توجُّههم واحداً، وهدفهم واحداً، وحينما يجتمعون على أمر الله، وأمر الله دائماً واحد، لا اختلاف فيه، والجماعة حينئذ في حكم الواحد، اقرأ هذا مثلاً في قوله تعالى في قصة سيدنا موسى وسيدنا هارون عَلَيْهِمَالْسَلامُ: ﴿فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولاً إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦]، إذن؛ ضيف: معناها أضياف من الملائكة (٣).

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨٤.

٣) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨٤.

0

ج- ﴿ الله كُرَمِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٤]: وصفهم بالمكرمين، أي: جمعٌ مكرم، وهو الذي يقع عليه الكرم من غيره، والفاعل مُكرِم، والمفعول به مُكرَم، فوصف الملائكة بأنهم مكرَمون، فمن أكرمهم؟ قالوا: لها معنيان: الأول: أن الله تعالى هو الذي أكرمهم، كما قال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّمْنَ ثُلُ وَلَدًا الله بَحَنَهُ وَ بَلْ عِبَالُهُ مَلَ فَي الله وَهُم بِأَمْرِهِ عَنْ مَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦، ٢٧]. مُّكَرَمُونَ ﴿ لَا يَسَبِقُونَهُ وَبِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ عَنْ مَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦، ٢٧]. الثاني: أن يكون المكرِم هو إبراهيم عَيْهَ السّاركه في خدمتهم، وأكرمهم بأن الثاني: أن يكون المكرِم هو إبراهيم عَيْهَ السّاركه في خدمتهم، وأكرمهم بأن ردّ عليهم التحيّة بأحسن منها، ثم إنّه لم يقدّم لهم الطعام الحاضر فقط، وإنما أكرمهم؛ وذبح لهم عجلاً؛ مرة وصف بالسمين، ومرة بالحنيذ (۱). وهذا كمال في الوصف، فهو سمين في ذاته، أي: ليس هزيلاً في تكوينه، وهو حنيذ كذلك، والمنتهى الإكرام (۲).

٧ - قوله تعالى: ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا ۖ قَالَ سَلَهُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥]:

أ- ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ ﴾ [الذاريات: ٢٥]: يُفيد هذا أنَّ دخلوهم كان مفاجئاً، وكأنه لم يكن من بعد استئذان، وقد يكون بيت إبراهيم عَيْهِ السَّلَامُ مفتوحاً للأضياف - كأن يكون له مقرُّ خاص بالأضياف - لا يحتاج الناس فيه إلى استئذان لكونه كريماً مضيافاً.

<sup>(</sup>١) حنذ اللحم: شواه على الحجارة، فهو حنيذ أي مشوي، ولحمه يكون أطيب من المسلوق والمطبوخ في الماء.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨٥.



ب- ﴿فَقَالُواْ سَلَمَا ﴾ [الذاريات: ٢٥]: أي: نسلّم عليك سلاماً، فهو مفعول مطلق، فردّ عليهم سلامَهم بأطيب منه.

ج- ﴿قَالَ سَلَقُ ﴾ [الذاريات: ٢٥]: أي عليكم "سلام"، والجملة الإسمية التي قالها إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَم أقوى وأثبت من جملتهم التي هي فعلية، والفعل ليس له ثبات (١١)، وهذه بداية الكرم من إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ.

د- ﴿قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥]: وهذه الكلمة لم يقلها إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ لهم مباشرة، وإنما قالها خُفية عنهم (٢)، بمعنى أنَّه استنكر حالهم، فقد كانوا على هيئة شباب في نضارة وجمال، قيل: هم ثلاثة ملائكة؛ جبريل وإسرافيل وميكائيل (٣). وقيل: كانوا عشرة، أو اثنى عشر، أو ثلاثة عشر (٤).

وفي التوراة ذُكر هذا المعنى، وفي بعض الآثار أنهم كانوا ثلاثة في سنِّ الشباب، وفي غاية الجمال، ولم يكن يعرفهم، وهذا جزء من الإنكار؛ أنه لم يرَهم من قبل، ربما كانت سحنات وجوههم غير مألوفة، كذلك سلامهم، كان شيئاً يُستغرب، فالناس ما كانوا يُحسنون السلام، فهم لما قالوا له: ﴿سَلَمَا ﴾ [الذاريات: ٢٥]، كان هذا ما استنكره واستغربه؛ فضلاً عن أنَّهم ربما دخلوا دون أن يستأذنوه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) روح البيان في تفسير القرآن، إسماعيل حقي بن مصطفى الخلوتي البروسوري، دار الفكر، بيروت، ۲۰۱۳م، ۹/ ۱۲۱.

<sup>(</sup>٢) الوسيط في تفسير القرآن المجيد، الواحدي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١،٥١٥هـ - ١٤١٥ هـ - ١٩٩٤

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير مفاتيح الغيب (تفسير الرازي)، ٢٨/ ١٧٤، إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٧٠/.

<sup>(</sup>٤) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (تفسير النسفي)، ٣/ ٣٧٥، إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٣١/١.



والأظهر أنَّ إماماً مثل إبراهيم الخليل عَلَيْوالسَّلامُ السيّد العظيم الذي اتّخذه الله تعالى خليلاً، لديه من قوّة الحدّس والبصيرة والعرفان ما يغوص فيه على دقائق المعانى والأسرار، حتى ولو لم يوجد في ظاهر الحال ما يدلُّ عليها، فلذلك أحسّ أنَّ الأمر ليس طبيعيّاً، وهذا فيه حكمة عملية؛ أنَّ الإنسان إذا استغرب شيئاً عليه أن يتعامل معه بشكل طبعيّ، ويبحث بعد ذلك حتّى تتضح له الأمور، ولا يتعجّل باتخاذ موقف ما، ولا يفاجئ الناس بما يستغربون، وينتظر حتى تنكشفَ الأمور بعد ذلك. ومن كمال الضيافة عند إبراهيم عَلَيْهِٱلسَّلَامُ التي عُرف بها، ألا يواجههم بوصفهم بالنكارة، لذلك قد يكون قالها في نفسه، أو يكون قالها لأهل بيته لما ذهب إليهم ليضعوا طعاماً(١).

## ٣- قوله تعالى: ﴿فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَجْلِ سَمِينٍ ﴾ [الذاريات: ٢٦]:

أ- ﴿فَرَاغَ إِلَىٰٓ أَهۡلِهِۦ﴾ [الذاريات: ٢٦]: الروغان: الذهاب بسرعة واختفاء، وهو يتضمَّن المبادرة إلى إكرام الضيف، والاختفاء: يتضمن ترك تخجيله، وألا يعرَّضه للحياء، وهذا بخلاف من يتثاقل ويتبارد على ضيفه، ثم يبرز بمرأى منه، ويحل صُرَّة النفقة، ويزن ما يأخذ، ويتناول الإناء بمرأى منه، ونحو ذلك مما يتضمن تخجيل الضيف وحياءَه. فلفظ ﴿فَرَاغَ ﴾ [الذاريات: ٢٦]، تنفي هذين الأمرين.

﴿إِلَىٰ أَهْلِهِ ﴾ [الذاريات: ٢٦]: مدح آخر لما فيه من الإشعار أنَّ كرامة الضيف معدّة حاصلة عند أهله، وأنَّه لا يحتاج أن يستقرض من جيرانه، ولا يذهب إلى غير أهله؛ إذ قِرَى الضيف حاصل عندهم(٢).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ۱/ ۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) بدائع التفسير، ابن قيّم الجوزية، تحقيق: يسري السيد، صالح الشامي، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ٤/ ٢٤٣.



- ب- ﴿ فَهَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ [الذاريات: ٢٦]: يتضمن هذا الجزء ثلاثة أنواع من المدح:
  - أحدها: خدمة الضيف بنفسه، فإنه لم يرسل به، وإنما جاء بنفسه.
- الثاني: أنه جاءهم بحيوان تام، لم يأتهم ببعضه، ليتخيروا من أطيب لحمه ما شاؤوا.
- الثالث: أنه سمين ليس بمهزول، وهذا من نفائس الأموال؛ ولد البقر السمين فإنهم يعجبون به، فمِن كرمه هان عليه ذبحه وإحضاره(١).
  - ٤ قوله تعالى: ﴿فَقَرَّبَهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٧]:

أ- ﴿ فَقَرَّبَهُ وَ إِلَيْهِمْ ﴾ [الذاريات: ٢٧]: وهذا من تمام الضيافة، إذا حضر الطعام قرّبه إلى هذا من العادات، والعادات بابها واسع، وظروف الناس تختلف، واليوم جرت عادة الناس على إدخال الضيوف إلى الطعام؛ لكون الولائم كبيرة، ولكن ما جرى من خليل الرّحمن هنا هو تحقيق كمال الضيافة في زمنه؛ مع اليُسر والعفوية وعدم التكلّف، كما في الحديث: "نُهينا عن التكلف للضيف"(٢).

ب- ﴿قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٧]: وهذا من حسن الضيافة، لم يقل: "كلوا" على سبيل الأمر، وإنما على سبيل العرض المؤدّب(")؛ لأنّ "ألا" حرف استفتاح وعرض، ففيه الدعوة اللطيفة لهم(٤).

<sup>(</sup>١) وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، ٣/ ١١٩.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، رقم ٢٣٧٣٣، سلسة الأحاديث الصحيحة، الألباني، رقم ٢٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) روح البيان في تفسير القرآن، ٩/ ١٦٢، إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٣٢/١.



# ونستخلص من قصة ضيف إبراهيم عَلَيْءِالسَّكَمُ قواعد الضيافة في ملَّة إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ والتي منها:

- أنَّ الضيف مكرّم، وأنه يدخل البيت بيسر وسهولة، وعلى المضيف ردّ تحيته بتبسّط وبشاشة، وعدم تأخير القِرى، وأن يُعد أهل البيت الطعام بأنفسهم، ويؤمرون بذلك خِلسة لتجنُّب إحراج الضيف.
- منها أن يأتي المضيف بأجود ما عنده من الطعام، وأن يقرّبه إلى الضيف، فلا يقوم إلى طعامه، بل يؤتى بالطعام إليه في مجلسه.
- من تلك القواعد أيضاً، الدعوة إلى الطعام بلطف، والتبسُّط بالحديث والسؤال عن الغرض من الزيارة بعد انقضاء مدّة الضيافة.
- منها أنَّ المرأة تشارك في إكرام ضيف زوجها من الرجال، ويُؤنس في تحديد مدى تلك المشاركة بما كان من مسلك زوج إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ، فلم يكن منها مجالسة ومحادثة مستفيضة، واكتفت بالقيام على خدمة الضيف، كمساعدة زوجها في تقديم الطعام والشراب والترحيب.. إلخ.
- حتُّ الضيافة وإكرام الضيف من أخلاق أتباع ملَّة أبينا إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ، وكان إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ يُسمى أبا الضيفان، وكان يُحبُّ أن يكرم ضيوفه بأعزّ ما يملك، وهذا دليل على كرمه العظيم، وسماحة نفسه، وأصالة معدنه، وتقرّبه إلى ربّه بإكر ام الضيو ف<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) من أنباء القرى، أحمد عبيد الكبيسي، تحقيق: فاطمة محمد شنون، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط۱، ۲۰۰۷م، ص۲۵۰.



# ٥- قوله تعالى: ﴿فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ۚ قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَمِ عَلِيمِ ﴾ [الذاريات: ٢٨]:

أ- ﴿فَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةَ ﴾ [الذاريات: ٢٨]: حين لم يأكلوا خاف منهم، وجاء في الآية الأخرى في سورة هود: ﴿فَلَمَّا رَءَاۤ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةَ ﴾ [هود: ٧٠]، وهذا يؤكِّد ما ذكرتُه آنفاً أنه لم يواجههم بقوله: ﴿قَوْمُ مُنكرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥]، وإنما قاله في نفسه فهو لما ﴿رَءَاۤ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ مَنكرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥]، وإنما قاله في نفسه فهو لما ﴿رَءَاۤ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٥]، وأم حيفة، نصح منهم خيفة، والضيف إذا لم يأكل، فإنه يُخشى منه الغدر، وقد يكون يُضمر سوءاً. وإيجاسُ الخيفة لا يعني أنّه خاف من أشخاصهم، لكن خاف مما وراءهم، وسبب مجيئهم، فالأشياء الغامضة تبعث على الخوف عادةً، ولذا قالوا له: ﴿لَا تَحَفَى ﴾ [هود: ٢٠].

ب- ﴿لَا تَخَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الذاريات: ٢٨]: ظهر لهم في ملامح وجهه ما يدل على توجّسه، فقالوا له تطميناً وتبشيراً: ﴿لَا تَخَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وسرعان ما انقلب الخوف بُشرى بغلام، وهو إسحاق، وأمَّه سارة زوج إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ.

ويدلّ على ذلك ما جاء في الآية الأخرى، حيث نصَّ الله تعالى على اسم هذا الغلام، فقال: ﴿فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]؛ أي: من ولد إسحاق: يعقوب (٢).

وقد حدث من سارة موقف إنسانيٌّ عظيم، فإنها لما كبرت؛ ولم يُولد لها؛ وعرفت أنّها عقيم، تحاملت على نفسها؛ وأهدته هاجر من أجل أن تأتيه بغلام،

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٣٣/١.

<sup>(</sup>٢) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، المصدر السابق، ١/ ١٣٣.



فأذن الله تعالى أن يكون إسماعيل ولداً لهاجر، وأن يكون إسحاق ولداً لسارة، ولم يقل: (بغلام جميل) ولا (طويل) مثلاً، وإنما ﴿عَلِيمِ ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وهذا دليل على أنَّ الصفات المعنوية هي التي يجب أن يُحرص عليها، ويُمدح بها، وفي الآية الأخرى قال: ﴿فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١]، فالآية الأولى - آية الذاريات- في شأن إسحاق، وآية الصافات في شأن إسماعيل، فإسحاق "عليم"، وإسماعيل "حليم" عَلَيْهِ مَاللسَّلامُ (١).

 توله تعالى: ﴿فَأَقْبَلَتِ ٱمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ [الذاريات: ٢٩]:

أ- ﴿ فَأَقْبَلَتِ ٱمْرَأَتُهُ وِ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا ﴾ [الذاريات: ٢٩]:

﴿ فَأَقَّبَلَتِ أَمْرَأَتُهُ مِ فِي صَرَّةِ ﴾ [الذاريات: ٢٩]: أيّ في صياح وصوت (٢)، وذكر البيان القرآنيّ هنا أنّها صكّت وجهها أي: ضربته (٣)، وهي على عادة النساء ضربت خدّيها بكفّيها(٤)، وليست دليلاً على ضعف عقل المرأة كما يظنه بعضهم، ولا ينبغى أن يقال هذا الكلام في هذا السياق، فيكفي من نضج عقلها التضحية التي بذلتها لخليل الرّحمن إبراهيم عَلَيْءالسَّلامُ والصبر معه، وهي حركة عفوية تلقائية تعبّر عن شدّة التصديق مع شدّة الاستغراب(٥).

ب- ﴿ وَقَالَتُ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ [النداريات: ٢٩]: العجز والعُقم هما سببان لعدم الإنجاب، فهي لم تنجب، وهي فتاة شابة، فكيف وهي في سنّ اليأس،

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، المرجع نفسه ١/ ١٣٤.

تفسير القرطبي "الجامع لأحكام القرآن"، القرطبي، ١٧/ ٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٥/ ٣٩٥.

في ظلال القرآن، سيد قطب، ٦/ ٣٣٨٣.

<sup>(</sup>٥) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٤.



وكذلك زوجها شيخ كبير، كما قالت: ﴿يَنُويَلَتَى ٓ ءَأَلِدُ وَأَنَا ۚ عَجُوزُ وَهَلَا بَعَلِي شَيْخًا ۗ إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ [هود: ٧٧]، حتى في بيت النبوّة يتكلم أهله بعفوية، ويعبّرون عن مشاعرهم دون تكلّف(١).

لقد أخذتها المفاجأة العنيفة التي لم تكن تتوقعها أبداً، فنسيت أنَّ البشرى تحملها الملائكة، عندئذ ردِّها المرسلون إلى الحقيقة الأولى، أيِّ حقيقة القدرة التي لا يُقيِّدها شيء، والتي تُدير كلَّ أمر بحكمة وعلم ورحمة (٢).

٧- قوله تعالى: ﴿قَالُواْ كَنَاكِ قَالَ رَبُّكِ ۖ إِنَّهُ مُو الْخَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾
 [الذاريات: ٣٠]:

هذا قول الملائكة، أخبروها أنه ليس دعاءً ولا تمنياً، وإنما هو خبر من الله سُبْحَانُهُ وَتَعَالَىٰ (٣).

أ- ﴿قَالَ رَبُّكِ ﴾ [الذاريات: ٣٠]: في قولهم هذا إشارة إلى لطفه سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، وعطفه على عباده ورحمته بهم، وخليق لمن يكون عنده معاناة من العُقم أو الفقر أو المرض أو الهم والعنم والحزن والنكد أن يستشعر مثل هذا الموقف، وكيف خرق الله تعالى النواميس والسنن والعادات، ورزقهم الغلام العليم، والتعبير بالرّب مع الضمير يُشعرك باللطف فهو ﴿رَبُّكِ ﴾ [الذاريات: ٣٠] القريب المحيب الرحيم الذي يجيب دعوة الدّاعي إذا دعاه (٤٠).

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٦/ ٣٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ١/ ١٣٥.



ب- ﴿إِنَّهُ مُو الْخَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠]: فهو الحكيم في خلق هذا الغلام، وفي تأخيره، وهو العليم الذي منح هذا الغلام من علمه، فجاء غلاماً عليماً، وهو العليم بالأشياء والأسباب، ولذلك لا يعجزه شيء ولا تخفى عليه خافية (١).

ولأنه قول الله الحكيم العليم، فقد أصبح هذا الشيخ المسنّ، وهذا العجوز العقيم أباً لأجناس ممتدة من البشرية، فالعرب من ذرية ابن إبراهيم؛ إسماعيل، واليهود من ذرية إسحاق عَيَهِمَالسَّكُمُ، فإذا بارك الله فلا حدّ لبركته، ورحمته تكمن حيث يرى الناس، وحيث لا يرون(٢).

وقد اقترن اسم الله ﴿ الْخَصِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠] باسمه ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠] في نحو سبعة وثلاثين موضعاً أكثرها بتقديم "العليم" على "الحكيم"، كما ورد في قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ اللّهَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ اللّهَ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴾ [النساء: ٢٦]، وفي مواضع أخرى، وهي قليلة ورود تقديم "الحكيم" على "العليم" ".

ويلاحظ أنَّ المقامات التي يتقدَّم فيها اسم "العليم" على اسم "الحكيم" منوطة بالعلم أولاً ثم بالحكمة.

- ففي مقام الاعتراف بالعجز وقصور العلم، يقابله -ولا بُدَّ- الإقرار والتسليم للعليم، فإذا كان "العليم" هو "الحكيم"، فذلك هو العلم البالغ حدّ الكمال، فيكون الاعتراف مصحوباً بغاية الرضا والتسليم، كما في قوله تعالى عن الملائكة: ﴿قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمُ لَنَا ٓ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِمُ ﴾ [البقرة: ٣٢].

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٤٠٣.



- في مقام ارتباط الصبر، وانتظار الفرج باسم "العليم" ارتباط قوي وثيق، وذلك أنَّ العبد إذا كان عظيم الإيمان، عميق الصّلة بربِّه، واستلبث عليه الفرج، لم يتزعزع يقينه؛ لأنّه معتمد على علم الله عَنَّاجَلَّ في اختيار الزمان الأنسب لما يرجوه من الفرج المعوَّل على حكمته في تهيئة الأسباب له؛ ليقع على أحسن ما يكون، كما في قول الله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُّراً فَصَبَرُ بُجَمِيكًا إِنَّهُ وهُو الْعَلِيمُ الْخَصِيمُ ﴾ [يوسف: ١٨].

- وفي مقام التشريع، وإقرار الحكم، فالأمر فيه راجع إلى العلم الشامل أولاً؟ لأنَّ العلم هو أساس بناء الأحكام، ثم تأتي الحكمة لتُنزل الحكم على الواقع، كما في قوله تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَجَلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ۚ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ ۗ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِمُ ﴾ [التحريم: ٢](١).

وتقديم اسم "العليم" على الحكيم"؛ لأنَّ مبنى الأحكام على إحاطة العلم أولاً، ثم الحكمة في تنزيل العلم على الواقع، بما يحقق الانسجام والتوافق بين الأحكام الشرعية، والطبائع البشرية، وذلك ما يُميز الشريعة الإسلامية عن الدساتير والشرائع الوضعية.

وأما تقدم اسمه سبحانه "الحكيم" على اسمه عَنَّقِجَلَّ "العليم"، فيلاحظ في مقامين متعلَّقين بسيرة إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ (٢)، هما:

- مقام التوحيد كما في قوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَاۤ إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ - نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاءً ۚ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ٨٣].

<sup>(</sup>١) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٠٤.



- مقام إجراء المعجزات كما في قوله تعالى: ﴿قَالُواْ كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ ۗ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠].

وذلك أن مضمون الألوهية في مقام التوحيد قهر وقوة وغلبة، يقابلها من العباد طاعة وعبادة وخضوع، فتقديم الحكمة في هذا المقام - والله أعلم ليعلم أن ألوهيته عَرَّبَلَ السارية على من في السماوات والأرض مسارها الحكمة، ولعله لما كان العلم الشامل هو رافد الحكمة؛ وعلى أساسه تنزل الأشياء منازلها؛ وتوضع الأمور في مواضعها التي بها تستقيم؛ تُبع اسم "الحكيم" باسم "العليم".

أما مقام إجراء المعجزات فهو كذلك راجع إلى القوة الغالبة والمشيئة الطليقة التي تعلو على سنن الكون ونواميسه، واقتران القوة بالحكمة هو ضمان انتظام الأمور، وألا تتحول إلى عبث يفضي إلى اختلال السنن وفساد الكون، فالحكمة هنا لها الصدارة، يليها العلم الذي على أساسه يكون إجراء السنن على ما قُدر لها، أو تعطيلها لحكمة ترجع لعلم "العليم".

يقول ابن قيّم الجوزية عن اقتران اسمه سبحانه "الحكيم" باسمه عَرَّفَكَلَ "العليم": العلم والحكمة متضمنان لجميع صفات الكمال، فالعلم يتضمن الحياة، ولوازم كمالها من القيوميّة والقدرة والبقاء، والسمع، والبصر، وسائر الصفات التي يستلزمها العلم التام، والحكمة تتضمن كمال الإرادة والعدل، والرّحمة، والإحسان، والجود والبر، ووضع الأشياء مواضعها على أحسن وجوهها، ويتضمن إرسال الرسل، وإثبات الثواب والعقاب(١). والحكمة أخصُّ من العلم، إذ هي إجراء العلم على نحو خاص، يحقق أسمى الغايات(١).

<sup>(</sup>١) أسماء الله الحسني، ابن قيم الجوزية، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) ولله الأسماء الحسني، عبد العزيز ناصر الجليل، ص٥٠٥.



# اسم الله ﴿ الْخَصِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠]:

هو الذي له الحكمة العليا في خلقه وأمره، الذي أحسن كل شيء خلقه: ﴿وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ ٱللّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]، فلا يخلق الله شيئاً عبثاً، ولا يشرع سُدى، الذي له الحكم في الأولى والآخرة، وله الأحكام الثلاثة لا يشركه فيها مشارك، فيحكم بين عباده في شرعه، وفي قدره وجزائه، والحكمة: وضع الأشياء مو اضعها وتنزيلها منازلها(١).

### اسم الله ﴿ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠]:

هو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن والإسرار والإعلان، وبالواجبات، والمستحيلات، والممكنات، وبالعالم العلوي والسفلي، وبالماضي والحاضر والمستقبل، فلا يخفى عليه شيء من الأشياء (٢).

هذا ولما ﴿ ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱللَّشَرَىٰ ﴾ [هود: ٧٤] أحسّ بحدسه أن إتيانهم لم يكن من أجل هذه البشرى فحسب، بل البُشرى أمر عارض، ولذا قال: ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيَّهُا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الذاريات: ٣١] (٣).

٨- قوله تعالى: ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الذاريات: ٣١]:

عادةً "الخَطْبُ" لا يُقال إلا في الشيء الجليل، وهو لما علم أنهم ملائكة أدرك أنَّ الأمر الذي جاؤوا من أجله عظيم (٤).

<sup>(</sup>١) ولله الأسماء الحسني، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ١/ ١٣٥.



وهذه الكلمة جاءت بهذا المعنى في قوله تعالى في قصة سيدنا يوسف: ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَوَدَتُّنَ يُوسُفَ عَن نَقْسِهِ ﴾ [يوسف: ٥١] أي: الأمر العجيب الذي حملكن على هذا الفعل، وقالها موسى عَلَيْوالسَّلَامُ لما رأى ابنتي شعيب عَلَيْوالسَّلامُ قد خرجتا لسقي الغنم: ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُما ﴾ [القصص: ٣٣] أي: ما الذي ألجأكن للخروج، فكأنه أمر عجيب غير عادي، إذن هذه الكلمة وُضعت للأمر العجيب الذي يدعو إلى الدهشة والتعجب(١). فردّت الملائكة بقوله تعالى:

# ٩ - قال تعالى: ﴿قَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُّخْرِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦]:

هم قوم لوط، ووصفوهم بأنهم "مجرمون"؛ لأنهم كانوا يشركون بالله ويفعلون الفاحشة الشاذة، كانوا يأتون ﴿الذُّكُوانَ مِنَ الْعَامِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]، فلم يسبقهم بها أحد من الناس، ويأتونهم في ناديهم، ويتعاطونه جهاراً نهاراً، ويَفترون عليهم، ولم يطيعوا نبيهم لوط عَيَوالسَّلَمُ، فهم مجرمون من ثلاثة أوجه: أولها وأعظمها الشرك بالله، وتكذيب الأنبياء، وثانيها: إتيان الفاحشة، وثالثها: العدوان والبغي، حيث دلّ السّياق على أنهم كانوا يتعرّضون لمن لا يوافقهم، ويعتدون عليه، ويُكرهونه على فعل الفاحشة، وقد همّوا بأضياف نبيهم دون حياء؛ ظانين أنهم من البشر(٢).

• ١ - قوله تعالى: ﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينٍ ﴾ [الذاريات: ٣٣]:

هذه الحجارة من أنواع الحجارة الطينية البركانية، والتي رفعها الله تعالى إلى السماء ثم أنزلها عليهم (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٣٦/١.



وقال الشيخ الشعراوي في خواطره: إن مفهوم الحجارة تختلف عن الطين، الحجارة فيها صلابة وقساوة، تختلف قوةً وصلابةً حسب نوع الحجر، بداية من المرمر، ثم الجرانيت، والرخام، والجير، فكيف تكون الحجارة من طين، وهما وصفان في الظاهر متناقضان، قالوا: هو طين أُحْمِي عليه في النار، حتى صار صلباً قاسياً(۱).

## ١١ - قوله تعالى: ﴿مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٤]:

أي: مُعلَّمة، فكل حجر منها يجمل اسم صاحبه وعنوانه، فهو مخصص له، لا لغيره وموجّه إليه، لا يُخطئه، وقوله: ﴿عِندَ رَبِّكَ ﴾ [الذاريات: ٣٤]: دلّ على أنّها نزلت من السماء، وليست من حجارة الأرض، وأنها مُعلَّمة من عند الله، جاءت هكذا جاهزة، ونحن مهمّتنا أن نرميهم بها بأسماء أصحابها، فلا يختلط حجر بحجر.

ومعنى: ﴿لِلْمُسْرِفِينَ﴾ [الذاريات: ٣٤]؛ المسرف هو الذي تجاوز الحد في المعصية، فكأن هناك حدوداً للأمور، وحدوداً للحلال، وحدوداً للحرام، وقد بيّنها الحق سبحانه، وعلّمنا كيف نقف عند هذه الحدود؛ فقال تعالى في الحلال: ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا﴾ [البقرة: ٢٢٩]، وقال في الحرام: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة: ١٨٧]، أي: قف عند حدود الحلال، لا تتجاوزه إلى غيره، أما الحرام فإياك أن تقربه، احذر مجرد الاقتراب منه؛ لأنّك لو اقتربت منه توشك أن تقع فيه، فهي حماية لك(٢).

كما قال سبحانه لآدم: ﴿وَلَا تَقْرَبَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، وقال: ﴿وَلَا تَقْرَبُواْ النِّينَ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، ففي الحرام لا يمنعنا من الفعل، بل يمنعنا من الاقتراب

<sup>(</sup>١) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٩.



من أسبابه، ففي أي شيء أسرف هؤلاء المجرمون المسرفون؟ أسرفوا في فعل محرّم يناقض الطبيعة النقية، التي خلقها الله(١٠).

وإن الجريمة التي ارتكبها هؤلاء القوم، واستحقوا بها ما حاق بهم من ألوان العذاب، أنهم صرفوا هذه الغريزة التي جعلها الله في الإنسان عن وجهها الحلال إلى وجه آخر محرم، لا فائدة منه، ولا ثمرة له؛ وجه ينافي الفطرة السليمة، والأذواق المستقيمة، فكانوا يأتون الذكران بدل أن يأتوا النساء كما أحل الله تعالى، ومعلوم أن الإتيان مقصور على مكان الحرث والاستنبات: ﴿فَأَتُواْ حَرَثَكُمُ الله لعباده.

لكن قوم لوط أسرفوا على أنفسهم، ووقعوا في جريمة الإتيان للذكران، وتصريف الشهوة الجنسية بوسيلة شيطانية، ولما كان هذا الفعل زنا يستحق الرجم، رجمهم الله لا بحجارة من الأرض، وإنما بحجارة من السماء، تنزل على كل واحد منهم باسمه، تخصه دون غيره، بحيث لم تُبقِ منهم أحداً، وأبادتهم عن بكرة أبيهم (٢).

١٢ - قوله تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٥]:

أي: قبل أن ينزل بهم العذاب أخرجنا من كان في القرية من المؤمنين، والمعنى: ما قلنا لهم: اخرجوا، إنما هيّأنا لهم سبيل الخروج بخواطر قذفناها في نفوسهم، فخرجوا، ولم يُصبهم العذاب(٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ۲۳/ ۱٤٥٩۲.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٩٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، المصدر السابق، ٢٣/ ١٤٥٩٢.



أي: أخرجنا من كان في القرية، وهي سَدُّوم في الشام، وهي قريبة من البحر الميت، والذين خرجوا فعلاً هم آل لوط، إلا امرأته، فلم تكن مؤمنة، ولكنها في الظاهر كانت معدودة من المسلمين، والله أعلم كانت تتظاهر بطاعة سيدنا لوط عَلَيُوالسَّكَمُ، ووصفها الله في سورة "التحريم" بالخيانة ﴿فَانَتَاهُمَا ﴾ [التحريم: ١٠]، فهي ظاهراً كانت من المسلمين لكن في باطنها مع قومها (١). وتمثلت خيانتها بأنها كانت تدلُّ قومها على أضيافه، وقلبها معهم، وليست خيانة فاحشة، ولا في الفراش، وإنما خيانة في الدين والأمانة (١).

١٣ - قوله تعالى: ﴿ وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦]:

إن المنافق معدود ظاهراً من المسلمين، ولكنه ليس من المؤمنين، ولذا وُصف البيت بالإسلام، ولكنه حدّد الذين أخرجوا، ونجوا بأنهم المؤمنون فحسب (٣). وقد بيّنت آية العنكبوت بأن زوجة لوط عَيْوالسَّلَامُ كانت من الغابرين؛ قال تعالى: ﴿إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا الْمَرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣].

12 - قوله تعالى: ﴿وَتَرَكُّنَا فِيهَا ءَايَةً لِّلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ [الذاريات: ٣٧]:

في القرية التي حدثت فيها هذه العملية، وجعلنا للعقوبة التي حلت بهم آثاراً تدل عليهم، وفي ذلك تحذير من فعلهم (٤).

وقد قال الشيخ محمد متولي الشعراوي: الآية الباقية بعد هلاكهم هي الحجارة التي أهلكهم الله بها، ما تزال موجودة، ومن يراها يقول: هذه ليست

<sup>(</sup>١) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، المصدر السابق، ١/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) التدبر والبيان في تفسير القرآن بصحيح السنن، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، ٣٢/ ٥٥٧.

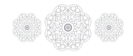
<sup>(</sup>٣) إشراقات قرآنية، سلمان العودة، المصدر نفسه، ١/١٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ١/ ١٣٧.

**o** 

حجارة الأرض، بل هي نوع آخر، هي الحجارة التي نزلت على هؤلاء المجرمين، فأهلكهم الله تعالى بها، وهكذا تظل هذه الآية الكريمة باقية؛ لردع كل من تسوّل له نفسه أن يفعل فعلهم، وقالوا: بل الآية التي تركها الله تعالى شاهداً عليهم هي عيْن مُنتنة، لا يطيق الإنسان أن يشمها(١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَتَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ [الذاريات: ٣٧]؛ فالذين يخافون هم الذين يرون الآية، ويدركونها، وينتفعون بها، ويعتبرون بها، ويعلمون أن الله شديد العقاب، وأن رسله صادقون مصدقون (٢).



<sup>(</sup>۱) تفسير الشعراوي، محمد متولى الشعراوي، ٢٣/ ١٤٥٩٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي، ص۱۰۹۷.





### المبحث الرابع:

# قصة لوط عَيْمِالسَّلَامُ في سورة الأعراف والأنبياء والشعراء والنمل والصافات والقمر

### أولا: لوط عَيْدِالسِّلَامُ في سورة الأعراف

قال الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَ أَتَأْثُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ۞ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةَ مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءَ ۚ بَلْ أَنتُمْ مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ۞ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عِ إِلَّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ مَّ فَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ أَنَاسٌ يَتَطَهّرُونَ ۞ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَمْرَأَتَهُ وَكَانَتُ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ إِلَّا أَمْرَأَتَهُ وَكَانَتُ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ هِ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٠-٨٤].

جاءت قصة لوط عَلَيُوالسَّكُمُ في سورة الأعراف، بعد ذكر الآيات التي حدِّتنا عن آدم ونوح وهود وصالح عَلَيْهِوالسَّكُمُ، وهي سلسلة مباركة من تاريخ الأنبياء والمرسلين، تناولت الحديث عن أمم وحضارات كبيرة، حتى وصلت إلى الحضارة الإنسانية في عهد إبراهيم عَلَيْوالسَّكُمُ، حيث انتشرت المجتمعات البشرية، وتكاثرت، وبرزت فيها عدّة حضارات، واختارت الآيات منها مجتمعاً بشرياً كان يقيم في أرض فلسطين في منطقة البحر الميت، أو بحر لوط. ولقد وقفت الآيات عند هذا المجتمع البشري، لكي تبين سبباً من أكبر أسباب هلاك الأمم، وسقوط الحضارات؛ أي: بسبب خروجها عن سنن الفطرة التي فُطر الناس عليها في شأن تكاثرهم، وتناسلهم، وتلبية رغباتهم وحاجاتهم الجنسية (۱).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٣/ ٩٨.



### وإليك تفسير الآيات الكريمة:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ
 أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٠]:

أ- ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ﴾ [الأعراف: ٨٠]: واذكر عبدنا لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذْ أَرسلناه إلى قومه يأمرهم بعبادة الله وحده، ويَنهاهم عن الفاحشة التي ما سبقهم بها أحد من العالمين (١١).

ب- ﴿أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ ﴾ [الأعراف: ٨٠]: هذا الاستفهام للتقريع، والإنكار والتوبيخ (٢٠).

قال ابن القيم رَحْمَهُ أُللَهُ في معنى الفاحشة: "هي ما ظهر قبحها لكل أحد، واستفحشه كل ذي عقل سليم، ولهذا فسرت بالزنا واللواط، وسمّاها فاحشة لتناهي قبحها، وكذلك القبيح من القول يسمى فحشاً، وهو ما ظهر قبحه جداً من السبِّ القبيح، والقذف، ونحوه "(٣).

قال الشيخ الشنقيطي رَحَمُ أُللَّهُ في أضواء البيان: "بيَّن تعالى أن المراد بهذه الفاحشة، اللواط؛ بقوله تعالى على لسان لوط عَيْهِ السَّلَمُ: ﴿ أَتَأْتُونَ اللَّكُرُانَ مِنَ الفَاحشة، اللواط؛ بقوله تعالى على لسان لوط عَيْهِ السَّلَمُ: ﴿ أَتَأْتُونَ اللَّرِجَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ النِّسَاءِ ﴾ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]، وقوله: ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنكَرَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩] (٤). [الأعراف: ٨١]. وقوله سبحانه: ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنكَرَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩]

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي، ص٣٦٠

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، ٧/ ٤٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين، ١/ ٣٧١.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان، ٢/ ٣٥.



ج- ﴿ سَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٨]: هنا الجملة مستأنفة، لتأكيد النكير، وتشديد التوبيخ والتقريع، فإنَّ مباشرة القبيح قبيح، وإختراعه أقبح، ولقد أنكر الله تعالى عليهم أولاً إتيان الفاحشة، ثم وبخهم بأنهم أول من عملها(١).

فكونها فاحشة من أشنع الأشياء، وكونهم ابتدعوها وابتكروها وسنُّوها لمن بعدهم، من أشنع ما يكون أيضاً (٢). ومن ثم بيَّن عَلَيْوالسَّلَامُ هذه الفاحشة المنكرة، والباعث عليها فقال (٣):

٢ - قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةَ مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءَ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُرُ
 مُشْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨١]:

أ- ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ ﴾ [الأعراف: ٨١]: أيّ أمثالكم من الذكور، فالقوم كانوا شاذّين جنسياً، يأتي بعضهم بعضاً دون تمييز بين صغير وكبير، وما ذكر (الرجال) هنا إلا زيادة في التّنكير عليهم وتوبيخهم (١٠).

ب- ﴿ شَهُوةَ ﴾ [الأعراف: ٨١]: أي: من أجل الشهوة فقط، لا من أجل غرض آخر، وهو التّكاثر والتناسل وبقاء النوع، فالقوم عبيد الشهوة الشاذّة.

ج- ﴿مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ [الأعراف: ٨١]: أيَّ متجاوزين النساء ومعرضين عنهنَّ، وهنَّ محلَّ الاشتهاء الفطريَّ للرجال(٥)، عن طريق عقد الزواج.

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم، أبي السعود، ٣/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي، ٣/ ٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٣/ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ٣/ ٩٩.



ثم بيّن سبب الشذوذ ومجاوزة الفطرة، فقال:

د- ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨١]: أيّ خارجون عن حدود الاعتدال(١)، والحقِّ إلى الفساد(٢).

وقد بيّن لوُّط عَلَيْوالسَّكَمُ في نهيه لقومه سبب دخولهم في عالم الشذوذ والانحراف، وهو الإسراف هي التي والانحراف، وهو الإسراف (٢). وبالتالي، فإن حياة الترف والإسراف هي التي أدّت إلى الانحراف والشذوذ(٤).

إنَّ الإسراف عامل من أقوى عوامل التقتت الاجتماعي، لأنَّ الانغماس في مراتع الشهوات المحرّمة، وإشباع الغرائز الجامحة؛ يُميت الشعور بالنخوة، ويقتل الإحساس بالغيرة، ويجعل الرذائل من عادات الحياة في المجتمع الذي يقوده المسرفون، إذ يجعل هؤلاء الرذائل مَيداناً للتّنافس الفاجر، فلا يبقى أحد يرفع رأسه إنكاراً لها، بل يجد المجتمع في كبرائه المترفين المسرفين من ينكر على من ينكر الرذائل، وتصبح الفضائل الخلقيّة، والقيم الروحيّة، غرائب في نظر هذا المجتمع المتحلل(٥)، ولذلك كان ردُّ قوم لوط عليه بقولهم:

٣- قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عَ إِلَّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْ يَتِكُمُ أَا إِنَّهُ مُ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٢]:

هذه الآية تبيّن موقف قوم لوط عَيْءِالسَّلَامُ منه، بعدما أرسله الله تعالى إليهم بشيراً ونذيراً فقد صدع بالحق وبيّن لهم:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ٣/ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) التدبر والبيان، ١١/ ٥٥٦.

<sup>(</sup>٣) قصة لوط بين القرآن والتوراة، جهاد محمد، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٤) التفسير الموضوعي، ٣/ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) المصطلحات في القرآن، محمد محزون، ١/ ٢٢٨.



- أنّ ما يفعلونه فاحشةٌ بكلّ مقاييس الفحش والقبح.
- وأنهم أوّل من افتعل هذه الفاحشة على وجه الأرض فلم يسبقهم بها من أحد من العالمين.
  - وبأنّ موازينهم انقلبت بإتيانهم الرجال بدلاً من النساء.
    - وأنّ ما يفعلونه مجرد شهوة، لا غاية لها ولا هدف.
- وأنَّ سبب دخولهم في عالم الشذوذ: إسرافهم، فتجاوزوا الحدود في كل شيء.

وأجابوه بوقاحة عظيمة وفجور زائد على الحدّ أن أخرجوا آل لوط من قريتكم، وحكموا على كل مخالف لهم بالنفي والطرد.

وجوابهم يدلَّ على الضعف والعجز، حيث لجؤوا إلى القوَّة والإيذاء، وهذه هي عادة الظالمين وسبيلهم. ويتجلى الانحراف في قولهم:

أَ- ﴿ أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمْ ﴾ [الأعراف: ٨٦]: فقد حكموا على لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، وعلى أتباعه بالإخراج والنفي من القرية بالقوّة؛ إنِ استمر لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في دعوتهم. وعبر بصيغة الأمر للدلالة على تهديدهم له عَلَيْهِ السَّلَامُ.

وإن الإخراج: إجبار الشخص على ترك بلده وبيته، وهو مثل النفي. والضمير المنصوب (هم) في (أخرجوهم) عائد على محذوف عُلم من السياق، وهم لوط وأهله(١).

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٢.



- ﴿ مِّن ﴾ [الأعراف: ٨٦]؛ بيانية تدلُّ على عموم الإخراج من القرية كاملة، وأضافوا القرية إليهم ليجعلوها خاصة بهم، وليقرروا غُربة لوط عَينواً لسَارَمُ عنها (١).

ب- ﴿إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨]: لقد عابوا عليهم تنزّههم عن حمأة الفواحش التي انغمسوا فيها، مما يدلّ على شدّة تأثير الشذوذ عليهم حتى أنزلتهم إلى هذا المستوى الهابط، حيث اختلّت الموازين وانعكست القيم، فأصبحت الرذيلة فضيلة في نظرهم، وصارت العفّة جريمة يعاقب صاحبها بسببها، ويُطارد من أجلها، فلا مكان له بين الملوّثين الفاسدين (٢). وهم قد علموا هذا التطهر من خُلُق لوط عَيْهِالسَّكُمُ وأهله لأنهم عاشروهم، ورأوا سيرتهم، ولذلك جيء بالخبر جملة فعلية مضارعة: ﴿يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨]؛ لدلالتها على أنَّ التطهر متكرر منهم ومتجدد (٣).

- ﴿ نَهُمْ ﴾ [الأعراف: ٨٦]؛ أُكّدت الجملة الاسميّة بحرف الوكيد (إنّ)، لتدلّ على حرص لوط عَلَيْهِ السّلَمُ ومن آمن معه على تنزّههم عن فعل الفاحشة، والدعوة إلى تركها.

- و ﴿ أُنَاسُ ﴾ [الأعراف: ٨٦]؛ نكرة، وذلك للتّقليل من شأن لوط عَلَيْءِالسَّلامُ، ومن آمن معه، وللإشارة إلى ضعفهم، وقلّة عددهم، وقلة تأثيرهم في الناس(٤٠).

- ﴿ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٦]؛ جيء بالفعل المضارع، ليدلَّ على تجدّد وحدوثِ ذلك التنزَّه والتعفف من فعل القبيح، وقد اعتبر قوم لوط التطهر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٣/ ١٠١.

<sup>(</sup>٣) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص٧٤.



عن الوقوع في الفواحش والمعاصي جريمةً يعاقب صاحبها بالإخراج والنفي من بلده، ومكان إقامته، بدلَ التكريم والتشجيع. وحُكمهم هذا يتناسب مع قلبهم للطِّباع السليمة، وللمفاهيم والقيم الاجتماعية المستقيمة(١).

ونجح شُعاة الفساد في منع الناس من الدخول في دعوة لوط عَلَيْوَالسَّلَامُ، فلم يجد من يستجيب له خارج حدود بيته، بل امتدت المعصية إلى بيته في امرأته بكفرها(٢).

ومازال الموقف هو هُوَ عند كلِّ قوم مجرمين، أو شاذين منحرفين، ونرى في المجتمعات الشاذة المعاصرة نماذج صارخة، يُعاقَب فيها صالحون لأنهم أناس يتطهّرون، فيُعتبرون خارجين عن الأوضاع والأعراف والعادات الاجتماعية، وهي شاذة منكرة، لكن الشاذين لا يطيقون وجود المتطهرين بينهم، ولا خير في مثل هذا المجتمع، ولا علاج له إلا الاستئصال والحسم بسبب تحكُّم الفساد".

٤- قال تعالى: ﴿فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا أَمْرَأَتَهُ وَكَانَتُ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾
 [الأعراف: ٨٣].

عرضت السورة النهاية بإيجاز بليغ، فلا تفصيل لعرض أحداث القصة كما جاءت في سورة هود والحجر والعنكبوت، وتبدأ الآية بالعطف بفاء الترتيب والتعقيب، حيث إنَّ جملة ﴿فَأَنجَيْنَ لُهُ وَأَهْلَهُ وَ الأعراف: ٨٣]؛ جاءت تعقيباً لجملة: ﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ اللهِ مُلكَ أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) فقه السنن الإلهية، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) التفسير الموضوعي، ٣/ ١٠١.



خلاص لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ وأهله المؤمنين من أذى قومه، ومن ضرر العذاب الذي حلّ بهم، وجاءت بصيغة الماضي لتحقق تلك النجاة ووقوعها.

أ- ﴿ فَأَنجَيْنَ مُ وَأَهْلَهُ وَ الأعراف: ١٨]؛ قدم الخبر بإنجاء لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ على الخبر بإمطارهم مطر العذاب؛ لإظهار الاهتمام بأمر إنجاء لوط عَلَيْهِ السَّلافهم من المسرّة للسامعين من المؤمنين، فتطمئن قلوبهم لحسن عواقب أسلافهم من مؤمني الأمم الماضية، وتحقق سنة الله تعالى في عباده بنصر المؤمنين، وإهلاك الكافرين، وإنفاذ وعد الملائكة لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ حينما جادلهم في شأن قوم لوط، قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطا قَالُوا فَحُنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَّ لَنُنَجِينَهُ وَأَهْلَهُ وَالْهَا لَهُ المَارَان.

ب- ﴿ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ وكَانَتْ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٣]؛ أي: كانت من الباقين في العذاب، لأنها كانت تُسرّ الكفر، وتوالي قومها (٢).

٥- قوله تعالى: ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرَا ۖ فَٱنْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾
 [الأعراف: ٨٤].

بعد أن بيّن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نجاة قوم لوط وأهله المؤمنين وهلاك امرأته؛ ذكر هلاك قومه وعذابهم بقوله:

أ- ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا ﴾ [الأعراف: ٨٤]؛ من حجارة لا من ماء، كما ذكر سبحانه في سورة هود ﴿فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ مَّنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٢]، وهذا تشبيه بليغ، فقد شبه إرسال

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٣/ ٣٧١.



الحجارة بإنزال المطر لكون الكل من السماء، وسمّاه (مطراً)، وعبّر بالماضي: (وأمطرنا)؛ ليدل على تحقيق وقوع الفعل، وأسند الفعل إلى ضمير (نا) للتعظيم.

- وجاء بـ ﴿عَلَيْهِم﴾ [الأعراف: ٨٤] التي تدل على الاستعلاء، بياناً لتعميمهم بمطر العذاب، لأنه عذاب استئصال لم ينجُ منه أحد. وضمير الوصل في ﴿عَلَيْهِم﴾ [الأعراف: ٨٤] يعود على المعذّبين من قوم لوط، وذكر ﴿مَّطَرَّا ﴾ [الأعراف: ٨٤] للتهويل. والتنوين للتعظيم، أي: مطراً عجيباً من شأنه أن يهلك القرى(١).

ب ﴿ ﴿ فَٱنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْوِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٨]؛ فقد ختمت القصة بالدعوة إلى التعقُّل والتدبُّر والاعتبار، فانظر أيها العاقل نظرة تدبّر واتعاظ في مآل أولئك الكافرين، المقترفين لأبشع الفواحش، واحذر أن تعمل عملهم فيصيبك ما أصابهم، واسلك الطريق المستقيم لتسعد في الدنيا والآخرة.

وأتى بفاء الترتيب بعد هلاك الكافرين، ليوجب على العاقل التدبُّر والنظر في آثار المعذَّبين، ثم حدَّد النظر: ﴿فَٱنظُرْكَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٨]، بجملة اسمية تدل على استمرار وثبوت العذاب لكل مرتكب للفواحش(٢).

- ﴿فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤] فالعاقبة أليمة لأنَّ الجريمة كبيرة وخطيرة.

إنَّ انتشار الشذوذ الجنسي في مجتمع من المجتمعات مؤشّر خطير إلى المجتمع وتآكله وسقوطه حضارياً.

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٥٩.



ومضى لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ بعيداً دون أن يتوقّف، أو يلتفت، فالمنظر مُخيف لا يحتمل، وتابع السير كما أمره ربه في قوله: ﴿فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَلِ وَٱتَّبِعْ أَذَبُرَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ وَٱمْضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ [الحجر: ٢٥](١).

إنّ الله عَزَّقِهَلَ وصف قوم لوط بالمجرمين، وقد ذكر الله عَزَّقِهَلَ صفات المجرمين، وهي تنطبق على قوم لوط، منها:

- نصرة الباطل، والدعوة إليه بشتّى الوسائل، ولذلك أمر الله تعالى نبيه والمؤمنين ببيان سبيل الباطل وكشفها، ولذلك كان لزاماً على المسلمين في كل عصر فضح مناهج أهل الباطل، وبيان عوارهم، وطُرقهم المعوجة، ونظرياتهم الكُفرية، وأنظمتهم الباطلة، وذلك باستعمال شتى صنوف الوسائل: كالكتابة، والخطابة، والصحافة، والإعلام، والدعوة الفردية، والدعوة الجماعية، والندوات، والمحاضرات، مما يؤدي إلى استبانة طريق الهدى من طرق وسبل الضلال، وأدعياء الشر وأدعياء الخير(٢).

- الكفر بالله تعالى والشرك به، وتكذيب رسله، وعدم التصديق بالمعاد، والثواب والعقاب، كلها من صفات المجرمين.

- من صفات المجرمين؛ ارتكاب الفاحشة، واستحلال ما حرم الله عَرَقِجَلَ، واكتساب الذنوب، واجتراح السيئات، والعمل بما يكره الله جل ثناؤه من المعاصي والمنكرات، وقد بيّن الله تقدّست أسماؤه في كتابه العزيز ما حدث للقرون الماضية، والمصائر التي آلت إليها بسبب الآثام والذنوب، واستحلالهم ما حرم الله من المعاصي، والعمل بالفسق والفجور الذي أصبح ظاهرة اجتماعية، فمضت فيهم سنة الله في المجرمين، كما حدث مع قوم لوط عَينهالسَّكمُ.

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٣/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) المصطلحات في القرآن الكريم المعاني والدلالات، د. محمد المحزون، ٢/ ٨٣.



## 💠 ثانياً: لوط عَيْدِٱلسَّلَامُ في سورة الأنبياء

قال الله سبحانه: ﴿وَجَكَيْنَهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِى بَرَكْنَا فِيهَا لِلْعَالِمِينَ ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ وَلِمُ اللَّهِ سبحانه وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ۞ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمّةَ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَاءَ ٱلرَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَلِمِينَ ۞ وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُصْمًا وَعِلْمًا وَجَعَيْنَهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ الْخُبَيِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا اللّهِ اللّهِ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلّتِي كَانَت تَعْمَلُ الْخُبَيِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا اللّهُ لِي مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلّتِي صَانَت تَعْمَلُ الْخُبَيِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا اللّهُ لِي مِنَ ٱلْقَرْلِيقِ اللّهَ اللّهِ مِنَ الْقَبْلِحِينَ ﴾ الْخُبَيِينَ أَيْ وَلُوطًا عَاتَيْنَهُ وَعُرَا سَوْءٍ فَلْسِقِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا اللّهُ لِي وَلَا اللّهُ اللّهِ مِنَ الْقَبْلِحِينَ ﴾ وَالْأَبْنِياء: ٧٠-٧٥].

من ضمن الأنبياء الذين ذكرهم الله عَرَّبَكِلَ في سورة الأنبياء نبي الله لوط عَلَيْهِ الله من الذريّة عند هجرته مع عمه إبراهيم، وما مَنَّ الله على خليل الله من الذريّة الصالحة المتمثلة بإسحاق ويعقوب عَلَيْهِ مَا السّلامُ، وتحدثّت الآيات عن فضل الله على لوط عَلَيْهِ السّلامُ، وما امتنّ به عليه من الحكم والعلم، ونجاته من القرية التي كانت تعمل الخبائث، ودخوله في رحمة الله، ووصفه بالصالحين.

١- قوله تعالى: ﴿وَنَجَيْنَ لهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَرَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾
 [الأنباء: ٧١].

أ- ﴿وَنَجَيَّنَكُ وَلُوطًا ﴾ [الأنبياء: ٧١]: وذلك أنَّه لم يؤمن به من قومه إلا لوط، قيل إنّه ابن أخيه، فنجّاه الله وهاجر.

- ﴿إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْتِي بَرَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧١]؛ أي: الشام، فغادر إبراهيم وزوجته سارة وابن أخيه لوط من العراق إلى الشام، وفلسطين هي أفضل أرض في بلاد الشام، لأن فيها أولى القبلتين؛ المسجد الأقصى، ومسرى رسول الله صَا الله عَالَيْهُ وَسَالًا (١).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٥/ ٣٧٢.



إنَّ أرض الشام التي هاجر إليها خليل الرحمن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ وابن أخيه لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ ظلت مهبط الوحي فترة طويلة، ومبعث الرسل من نسل إبراهيم، وفيها الأرض المقدسة، وثاني الحرمين، وفيها بركة الخصب والرزق إلى جانب الوحي والنبوة جيلاً بعد جيل (١١).

٢- قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ۖ وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾
 [الأنبياء: ٧٧].

ذكر الله سُبَحَانُهُ وَتَعَالَى في هذه السورة بعض المنح والعطايا التي وهبها لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ نتيجة لهجرته، وتضحياته في سبيله، فلم يتركه الله وحيداً، بل وهب له ذرية، وعوضه خيراً، فإسحاق هو ابن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ من سارة، ويعقوب هو ابن إسحاق، ولكنه يُحسب ولداً لإبراهيم؛ لأن إسحاق رُزِقه في حياة جده إبراهيم، فنشأ في بيته وحجره، وكان كأنه ولده المباشر، وتعلم ديانته، وكان نبياً كأبيه.

ولم يذكر السياق القرآني إسماعيل عَيْءِالسَّكُمُ، مع أنه الابن الأكبر لإبراهيم عَيْءِالسَّكُمُ وولدته هاجر، لأن القرآن يتكلم عن الأرض التي هاجر إليها إبراهيم، وعن أنبياء بني إسرائيل الذين سكنوا تلك المنطقة، بينما إسماعيل ذُكر في سياق الهجرة مباشرة في سورة الصافات: ﴿وَقَالَ إِنِي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِي سَيَهَدِينِ ﴿ رَبِ هَبُ لِى مِن السّلِحِينَ ﴾ [الصافات: ٩٥، ١٠٠]، فالغلام الحليم هو إسماعيل عَيْءِالسَّكُمُ، ومن ذرية إسماعيل خرية إسحاق جاءت أمة بني إسرائيل اليهود والنصارى، ومن ذرية إسماعيل جاءت أمة محمد صَاللَّهُ عَلَيْهِوَسَلَّمَ، وكانت هبة الله لإبراهيم بأن رزقه إسماعيل وإسحاق عَيْهِمَاللَّهُ أعظم هبة من الله له، وقد تلقّاها خليل الله بالشكر والثناء، وإسحاق عَيْهِمَاللَّهُ أعظم هبة من الله له، وقد تلقّاها خليل الله بالشكر والثناء،

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٤/ ٢٣٨٨.



وقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِى عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ ۚ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾ [ابراهيم: ٣٩](١).

ومعنى ﴿ نَافِلَةً ﴾ [الأنبياء: ٧٧]: هو وصف ليعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ لأنه ولد ولده، يعني أن يعقوب ولد إسحاق، وقال مجاهد: نافلة: عطيّة. وقال الرازي: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ الله الله على ما سأله، كالصلاة النافلة التي هي زيادة على الفرض، وعلى هذا، فالنافلة يعقوب خاصة.

- ﴿وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٧]؛ أي: جعلنا كلَّا من إبراهيم وإسحاق ويعقوب أنبياء مرسلين، هذا قول الضحّاك. وقال آخرون: عاملين بطاعة الله، مجتنبين محارمه (٢).

وحين هاجر إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ، وترك وطناً وأهلاً وقوماً، عوّضه الله الأرض المباركة وطناً خيراً من وطنه، وعوّضه ابنه إسحاق، وحفيده يعقوب أهلاً خيراً من أهله، وعوّضه من ذريته أمة عظيمة العدد، وقوماً خيراً من قومه، فقد نشأت من ذريته أُمّتان عظيمتان كان لهما الدور المحوري في مستقبل الحضارة الإنسانية، وهاتان الأمّتان المنحدرتان من صلبه هما على التوالي: الأمّة العربية التي أنشأها أبناء إسماعيل عَيْهِ السَّلَمُ، وأمة بني إسرائيل التي تشكّلت من أحفاد يعقوب بن إسحاق عَيْهِ مَا السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَة العربية التي السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَةُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَة السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَيْ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَيْلُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ ا

٣- قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَهُ مُ أَيِمَّةً يَهَ دُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ
 وَإِقَامَ ٱلصَّلَوةِ وَإِيتَاءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَبِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٣].

<sup>(</sup>١) قصة إبراهيم في القرآن الكريم، د. إسحاق محمد، ص١٠٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي، ۲۲/ ۱۹۱–۱۹۲.

<sup>(</sup>٣) سنن الحضارة الإنسانية، أحمد سريرات، ص٤٨.



قال الشنقيطي رَحْمَهُ اللّهُ في الأضواء: "يشمل الضمير في قوله: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ ﴾ [الأنبياء: ٧٧] كل المذكورين: إبراهيم ولوط وإسحاق ويعقوب عَلَيْهِمُ السّلامُ ، كما جزم به أبو حيّان في البحر المحيط، وهو الظاهر، وقد دلّت هذه الآية الكريمة على أن الله جعل إسحاق ويعقوب من الأئمة، أي جعلهم رؤساء في الدين، يُقتدى بهم في الخيرات وأعمال الطاعات".

- وقوله: ﴿بِأَمْرِنَا ﴾ [الأنبياء: ٧٣]؛ أي: بما أنزلنا عليهم من الوحي والأمر والنهي، أو يهدون الناس إلى ديننا بأمرنا إياهم، بإرشاد الخلق ودعائهم إلى التوحيد.

- ﴿وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ [الأنبياء: ٧٣]؛ أي: أن يفعلوا الطاعات، ويأمروا الناس بفعلها، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة من جملة الخيرات، فهو عطف الخاص على العام(١) تنويها بشرف هاتين العبادتين، فهما رأس أفعال الخير والبر(٢).

- ﴿وَكَانُواْ لَنَا عَلِيدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٧]: أي: كانوا مطيعين، وخاضعين لله تعالى وحده، وهي شهادة عالية رفيعة من الله تعالى، تدلّ على براءتهم من جميع افتراءات المفترين، وسهام المغرضين، والمذكورة في الكتب التي يتداولها أهل الكتاب، وفيها تشويه سمعتهم (عليهم الصلاة والسلام)(٣).

\$ - قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَ خَيْنَهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتَى كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَيِّثَ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤].

<sup>(</sup>١) أضواء البيان، ٤/ ٩٢٥ - ٩٩٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، ٥/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٥/ ٣٧٤.



تتحدّث الآيات بأن الله تعالى آتى لوطاً عَلَيْهِ السُّكَمُ الحُكم، أي: الحكمة والعلم، ونجّاه من قومه الفاسقين، وما حلّ بهم من عذاب، فالآيات نسيج متداخل، مترابط، متشابك، متواثق، متناسق(۱).

أ- ﴿ وَلُوطًا ءَاتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمَا ﴾ [الأنبياء: ٧٤]؛ اِبتدأ بكلمة ﴿ لوطاً ﴾ للاعتناء.

﴿ اَللَّهُ ﴾ [الأنبياء: ٧٤]؛ أعطيناه، ووهبنا له. ويبدو أن الإيتاء ثمرة مجهود مع التفضّل، وأما الهبة، ففضل ومكافأة، والله أعلم.

والإيتاء بنون العظمة؛ لتعظيم ما أوتي، ومن أوتي ومن آتي بطبيعة الحال.

- ﴿ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء: ٧٤]؛ أعطيناه الحكمة والعلم. والحكم ليس بالضرورة السّلطة، ولكن الحكمة تجعل لك سلطاناً عند العقلاء والأسوياء؛ ولذا يعبَّر عنها بالحكم، فهو يصبح بحكمته؛ كأنه حاكم بين الناس، ولا حُكم إن لم يكن لصاحبه رصيد من الحكمة، فسرعان ما يقع في سقطات تودي به.

ب- ﴿وَنَجَيَّنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَت تَّعْمَلُ ٱلْخَبَلَبِثَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤]:

أيّ نجّيناه من عقوبة القرية التي كانت تعمل الخبائث، والخبائث أوّلها الكفر، ثم ما اختصوا به من إتيان الذكور، والمنكر الذي كانوا يأتونه في ناديهم (٢).

ونجيناه من مكر أهلها، حين حاولوا الاعتداء على ضيفه الكرام من الملائكة وهم لا يعلمون أنهم ملائكة، ونجّيناه من حقدهم وكيدهم، فكم تآمروا عليه وهم يقولون: ﴿أَخْرِجُوٓا ءَالَ لُوطٍ مِّن قَرَيَتِكُم ﴿ النمل: ٥٦].

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الأنبياء، أحمد نوفل، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) التيسير من التفسير، أبو نصر القشيري، ٥/ ٤٨.



ج- ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤]؛ هذا ملخص وصف حال قوم لوط عَيْدِالسَّكَمْ، إنهم كانوا قوم شر، وسوء، وفسق، وفحش، وفجور، وعدوان. وأضاف القوم إلى السوء، فكأنه ملتصق بهم، ووصفهم المقيم، ومختص بهم.

- ﴿ فَاسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤]؛ خارجين عن منهج الله، وعن فطرة الله، وعن سواء السبيل، وعن الأخلاق، وعن القيم، وعن الإنسانية (١١).

وفي وقتنا الراهن، تريد القوى "الإبليسية" أن تَفرض الشذوذ واللواط على الأفراد والشعوب والأمم، بقوتها وأساليبها النّاعمة والخشنة؛ حتى تشرعن هذه الخبائث، والفسوق على الناس، وإن كانت هناك مقاومة إنسانية عالمية ترفض هذا الفحش، والسقوط الأخلاقي، والانهيار الروحي، وضياع العقل، وغياب المنطق في الدعوة إلى فاحشة قوم لوط.

إنَّ من آثار الشرك المدمرة، والكُفر الضار بالإنسان هو الوقوع في الخبائث والكبائر والمعاصي والذنوب.

- قال تعالى: ﴿ وَأَدْخَلْنَ هُ فِي رَحْمَتِنَا ۚ إِنَّهُ و مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٥].
- ﴿وَأَدۡخَلۡنَهُ فِي رَحۡمَتِنَآ﴾ [الأنبياء: ٧٥]؛ أي: لوط عَلَيۡهِالسَّلَامُ، والواو في أول الكلام للعطف، وعبّر بنون العظمة لعَظمة الرحمة وشرفها.
- ﴿ فِي رَحْمَتِنَا ﴾ [الأنبياء: ٧٥]؛ ﴿ فِي ﴾ للاستغراق؛ أي: شمول الرحمة وعمومها. وعبر عن الرحمة أيضاً بنون العظمة وأضافها مولانا إلى نفسه، لإكسابها مزيداً من العظمة.

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الأنبياء، ص٣٦٥.



- ﴿وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا ﴾ [الأنبياء: ٧٥] التي من دخَلها كان من الآمنين من جميع المخاوف، السّائلين كل خير وسعادة وسرور وثناء، وذلك لأنه: ﴿مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٥]، الذين صلحت أعمالهم، وأصلح الله فاسدهم. والصلاح هو السبب في دخول العبد برحمة الله، كما أن الفساد سبب لحرمانه الرّحمة والخير، وأعظم الناس صلاحاً الأنبياء عَلَيْهِوَالسَّلَامُ، ولهذا يصفهم القرآن بالصّلاح (١٠).

## 💠 ثالثاً: لوط عَيْدِالسَّلَامُ في سورة الشعراء

قال الله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَغُونَ ﴿ إِلَّا الله تعالى: ﴿ كَذَرَ رَسُولٌ أَمِينُ ﴿ فَا أَعْفُونِ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ مَلَيْهِ مِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ فَأَتَغُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَذُوكِهَ عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَالْمَالِينَ ﴿ وَتَعَالَمُ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ وَاللّهُ وَالْعَلَمِينَ ﴿ وَتَعَالَمُ مِنَ الْمُحْرَجِينَ ﴾ وَاللّه عَوْزًا فِي بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ عَادُونَ ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَ اللّهُ مُعِينَ ﴾ وَاللّه عَمُونَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَ مَلَوْلًا فَلَكُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَطَلًا فَسَاءَ مَطَلُ الْمُنذرينَ ﴿ إِلّهُ عَمُونَا فِي ذَلِكَ اللّهُ وَالْعَلِينَ ﴿ وَإِنّ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مَا كُونَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ُ وَاللّهُ 
بعد أن ذكر الله عَنَّهَ عَلَ قصة نوح وهود وصالح في سورة الشعراء، جاءت قصة لوط (عليه وعلى جميع الأنبياء والمرسلين الصلاة والسلام).

ويبدأ لوط عَيْمِالسَّكُمُ في هذه السورة مع قومه بما بدأ به نوح وهود وصالح، يستنكر استهتارهم، ويستجيش في قلوبهم وجدان التقوى، ويدعوهم إلى الإيمان والطاعة، ويطمئنهم إلى أنه لن يفجعهم في شيء من أموالهم مقابل الهدى، ثم يواجههم باستنكار خطيئتهم الشاذة التي عُرفوا بها في التاريخ(٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي، ص٦٩٢.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، ٥/٢٦١٣.



ولأول مرّة تحدثنا الآيات عما قاله لوط لقومه غير نهيهم عن الفاحشة، فالذي رأيناه في سورة الأعراف كان إنكاره عليهم إتيان الفاحشة، أمَّا هنا فهو يحدثهم عن رسالته وأمانته، ويأمرهم بتقوى الله وطاعته، ويوبخهم صراحة على فعلتهم القبيحة بإتيان الذكور، وترك الأزواج، وأنه من شر أنواع الاعتداء على الحرمات، واعتداء على الذكور، وهو مع ذلك اعتداء على النساء بحرمانهن حقوقهن. وتحدثنا السورة حديثاً جديداً، وهو أنهم توعدوه بالرجم إن لم يكفّ على ذلك، وهنا – وبعد ذلك – يعلن أنه لِمَا يعملون من المبغضين المستنكرين، ويطلب من الله أن ينجّيه ومن آمن معه من عملهم، ويستجيب الله تَبَارَكَوَتَعَاكَ دعاءه، فينجّيه وأهله إلا من يستحق العذاب منهم. ثم تُذكّر الآيات بأحوالهم في آخر القصة، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٤](١).

## وإليك شرح الآيات الكريمة:

١ - قوله تعالى: ﴿ كَنَّ بَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَقُونَ ﴿ إِلَيْ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴿ فَأَتَقُولُ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١٦٠-١٦٣].

أ- ﴿كَذَبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٠]؛ تلك هي النهاية - نهاية القصة - يبدأ بها لإبرازها منذ البداية، ثم يأخذ في التفصيل، وقوم لوط لم يُكذبوا إلا لوطاً، ولكنه يذكر أنهم كذّبوا المرسلين، فالرسالة في أصلها واحدة، وهي دعوة إلى توحيد الله، وإخلاص العبودية له، فمن كذّب بها فقد كذّب بالمرسلين أجمعين، فهذه دعوتهم أجمعين.

ويؤكد القرآن الكريم هذا المعنى، ويُقرّره في مواضع كثيرة، بصيغ متعددة، لأنه كليّة من كليّات العقيدة الإسلامية تحتضن بها الدعوات جميعاً، وتُقسم بها

<sup>(</sup>١) قصص القرآن الكريم، د. فضل حسن عباس، ص٣٥٨.



البشرية كلها إلى صفين: صف المؤمنين وصف الكافرين، على مدار الرسالات، ومدار القرون، وينظر المسلم، فإذا الأمة المؤمنة لكل دين؛ ولكل عقيدة من عند الله؛ هي أمته، منذ فجر التاريخ إلى مشرق الإسلام، دين التوحيد الأخير، وإذا الصف الآخر هم الكفار في كل ملة، وفي كل دين، وإذا المؤمن يؤمن بالرسل جميعاً، ويحترم الرسل جميعاً، لأنهم جميعاً حملة رسالة واحدة، هي رسالة التوحيد(١)، وأي أمة تكفر برسولها، فكأنما كفرت بجميع المرسلين.

دعا سيدنا لوط عَيَوالسَّكَمُ قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عن اقتراف السيئات والفواحش، واصطدمت دعوته بقلوب قاسية، وأهواء مريضة، ورفض متكبر، ورفضوا دعوة التوحيد، وأركان الإيمان، وجاهروا بالعداء والتكذيب لنبي الله الكريم لوط عَيَوالسَّكُمُ (٢).

ب- ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ ﴾ [الشعراء: ١٦١]:

إنَّ سيدنا لوطاً لم يكن أخاً لقومه في النسب، ولكنَّه بسبب نزوله بينهم، ومعاشرته لهم، ومواطنته بينهم، ودعوته لهم؛ أصبح من أقربائهم، وذكرهم القرآن الكريم بصفته الأخوية (٣).

قال صاحب التحرير والتنوير: "وجُعل لوطٌ أخاً لقومه، ولم يكن من نسبهم وإنما كان نزيلاً فيهم، إذ كان قوم لوط من أهل فلسطين من الكنعانيين، وكان لوط عبرانياً، وهو ابن أخ إبراهيم، ولكنه لمّا استوطن بلادهم وعاش فيهم وحالفهم وظاهرهم جُعل أخاً لهم"(٤).

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٥/٢٦٠٧.

<sup>(</sup>٢) المستفاد من قصص القرآن، عبد الكريم زيدان، ص١٥٧.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر، ۳/ ۳۳۳.

<sup>(</sup>٤) تفسير التحرير والتنوير، ٨/ ١٠١.



وهناك من قال: إن المقصود بأخوّة لوط في الآية إخوّة المصاهرة، ذلك لأن سيدنا لوطاً عَيَالِسَلامُ نزل بين قومه، وعاش معهم، وتزوج منهم، وأنجب كذلك، وإن كان المقصود أخوّة المعاشرة أو المصاهرة، فكلاهما متقاربة، لأنَّ المصاهرة لا تكون إلا بالمعاشرة والمواطنة(۱).

وقال الدكتور فضل حسن عباس رَمَهُ اللّهُ في قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبَاهُمْ قَوْمُ نُجَعَ فَوْمُ نُجَعَ الرَّسِ وَثَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخُونُ لُولٍ ﴿ وَأَصْحَبُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَعَ كُلُّ كَذَبَ الرَّسُلَ فَحَقَ وَعِيدِ ﴾ [سورة ق: ٢١-١٤]، قال: "والذي يبدو لي أنّ التعبير القرآني له السبابه ومسوّغاته، فالأنبياء الذين أرسلهم الله (عليهم الصلاة والسلام جميعاً) أسبابه ومسوّغاته، فالأنبياء الذين أرسلهم الله (عليهم الصلاة والسلام)، فالذين نشأ منهم، إلا لوطاً عَلَيْهِ السّكَرُم، فمن المعلوم أنّه جاء مع إبراهيم (عليهما الصلاة والسلام)، فالذين أرسل فيهم ليسوا من عشيرته. ولما كانت هذه أوّل سورة يذكر فيها أولئك الناس حلّ محلَّ كلمة قوم (الإخوان)، إشارة إلى تلك الأخوَّة الإنسانيّة، ولم نجد في حاب الله تَبَارَكَوَعَالَ هذا الوصف (الإخوان) إلا في هذه السورة، ثم رأينا السورة الكريمة بعد ذلك يُذكر فيها القوم مثل: ﴿ كَذَبَتَ قَوْمُ لُولٍ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَإِذْ قَالَ لَهُمُ الْحُوهُمُ لُوكًا ﴾ [الشعراء: ١٦٠، ١٦١]، خلاصة القول: أنّ كلمة (أخوهم) هنا ذكرت لحكمة كان لا بد منها (٢).

والإخوّة لغة وشرعاً على درجات وطبقات، وأوّلها الأخوة الإنسانيّة التي وصف بها الأنبياء مع قومهم وقبائلهم.

- قال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُر هُودَا ﴾ [الأعراف: ٦٥].

<sup>(</sup>١) الآيات والأحاديث والآثار العقدية في نبي الله لوط، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) قصص القرآن، ص٤٥٣.



- وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ [الأعراف: ٧٧].
- وقال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ مَذَيْنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ [الأعراف: ٨٥].
- وقال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٤].
- وقال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١].

وتكرّر ذلك في القرآن والسُّنة النبوية، وجاء في حديث الإسراء أنَّ الأنبياء إخوة، وكانوا يقولون لرسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّةٍ: مرحباً بالنبيّ الصالح، والأخ الصالح (۱۰). وأعلى درجات الأخوّة، إخوة الإيمان، ولذلك قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات: ١٠]، وقال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَّ: "المؤمن أخو المؤمن"(۱۲)، وهي التي تستحق كامل الحقوق وأعلى الدرجات، ولكنَّ ذلك دفع بعض المتعصبين والمتشددين إلى حصر الأخوة في هذه الدرجة، وأنكر استعمالها في الدرجات الأخرى - مخالفاً بذلك القرآن والسنة - واستعمال الأخ حسب النسب والدرجات والقبائل والأعراف والأديان، وهو ما يجري عادة في جميع المناسبات وأحقاب التاريخ، والمجاملة في لقاء الآخرين مهما كانت صفاتهم وأحوالهم. وثبت في السيرة عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ أنه قال لأحدهم: "أخا العرب"، وهو من الكلمات اللطيفة والمحبَّبة في الأدب والأخلاق والمعاملات طوال الدهر (۱۳).

ج- ﴿ أَلَا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١]؛ أي: إذا لم تؤمنوا بالله؛ وتعبدوه وتلتزموا بشرعه من أوامره ونواهيه؛ نزل بكم عقابه وعذابه، فالرشد والعقل يقتضيان

<sup>(</sup>١) شرعة الأنبياء، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، ٢/ ٥٧٦، شرعة الله للأنبياء، الزحيلي، ص٩٤.

<sup>(</sup>٣) شرعة الله للأنبياء، ص٩٤.



منكم أن تتَّقوا ذلك، ومن أجل هذا؛ فإنني أعرض عليكم - عرضَ حتَّ وحضّ - أن تتقوا الله وعذابه الذي أنذرتكم به في عاجل حياتكم وآجلها، ودلَّ على كل هذا باللزوم الذهني عبارة: ﴿أَلَا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١].

وإن الاستفهام في هذه العبارة يحمل معاني التعجّب، والاستغراب، والاستنكار من كونهم لا يتقون، وهي تتضمّن معنى الحثّ والحضّ على أن يتقوا، والفاء عاطفة على ما سبق من مقول قول نوح عَيْمِالسَّكَمُ المصرّح به أو المطويّ الذي يفهم باللزوم الذهني، وقدّم حرف الاستفهام عليها، لأن الاستفهام في العربية له الصدارة دائماً(۱).

- ﴿ أَلَا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١] الحذر من عقابه العاجل والآجل، واتخاذ ما بقي منه، وهو يستلزم الطمع بثوابه، واتخاذ ما يظفر به، بالنسبة إلى من آمن وأسلم (٢).

إنَّ التقوى في مضمونها: هي اتّخاذ وقاية من عذاب الله بفعل الطاعات، واجتناب المنهيّات، ثمّ إنَّ عطْف الطاعة على التقوى في كثير من الآيات فيه إشارة إلى أنَّ التقوى المأمور بها لا تتحقَّق إلا بطاعة الرّسول وإتّباعه (٣).

إنَّ المتدبِّر لكتاب الله تَبَارَكَوَتَعَالَى يجد أنَّ التقوى هي من أكثر الأمور التي وجّه القرآن لها العناية، وحمل النفوس على الاهتمام بها، وأصل التقوى من الوقاية، وللتقوى مراحل:

- أولها: اجتناب الشِّرك.
- المرحلة الثانية: اجتناب الكبائر.

<sup>(</sup>١) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، الصلَّابي، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ وقومه، عبد الرحمن حبنكة، ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) قصة نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ، عمر إيمان نوح، ص٣٨.



- أما المرحلة الثالثة التي تكتمل بها التقوى: الابتعاد عن الصغائر(١٠).

وذكر العلماء تعريفات كثيرة للتقوى، وتعدّدت في ذلك كلماتهم وأقوالهم،

- إِنَّ التقوى أن يُطاع الله فلا يُعصى، ويُذكر فلا يُنسى، ويُشكر فلا يُكفر.
  - ومن تعريفات التقوى: ألا يراك مولاك حيث نهاك<sup>(٢)</sup>.

د- ﴿إِنِّى لَكُورَسُولُ أَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٦٢]؛ لا يخون، ولا يغشّ، ولا يزيد شيئًا، أو ينقص شيئًا مما كُلِّفه من التبليغ. والمعنى: إني لكم رسول مبعوث من عند الله، وأمين على رسالات ربي، أُبلّغها لكم كما أتلقّاها بالوحي عنه، لا أزيد فيها، ولا أنقص منها. ويترتَّب على كونه رسولاً لله، مبلّغاً عن ربه رسالاتِه؛ أنهم مأمورون من قبل الله بطاعته، فقال لهم:

هـ - ﴿ فَأَتَقُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١٦٣]؛ أي: فاتقوا عذاب الله، وأطيعوني فيما أدعوكم إليه، وأنا رسول مبلغ عن الله؛ كنتم مستحقين لعقابه وعذابه، فليست القضيّة قضيّتي، وإنما هي قضية الله ربّي وربّكم (٣).

٢- ﴿ وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٤].

أ- ﴿ وَمَا لَهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ [الشعراء: ١٦٤]؛ لما كان يتبادر لأذهان الله وأم المدعوِّين إلى مبدأ، أو فكرة، أو علم، أو جماعة، اتِّهامهم الدَّاعيَ بأنَّ له

<sup>(</sup>١) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، ص١٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، ص٢٠٤.



مصلحة شخصية، يحصل عليها من جرّاء اتّباعهم له؛ كان من الحكمة في الدعوة أن يُعلن الرسول تجرُّده من أيّة مصلحة شخصية، يحصل عليها من قومه الذين يدعوهم إلى دين الله ربِّه وربِّهم، ومعلوم أنَّ أدنى المصالح وأخفَّها مطالبتهم بأجر على ما يقدمه لهم من تعليم ونُصح وإرشاد، والظاهر أن التبرُّؤ من أدنى المصالح وأخفَّها يستلزم بداهة التبرُّؤ مما هو أصعب على نفوس القوم وأشد، فأبان لوط عَيَوالسَّلَمُ أنّه ما يسألهم على ما يبذل لهم من أجر، مهما كان قليلاً وخفيفاً، دلَّ على ذلك قوله: ﴿وَمَا أَسْعَلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ [الشعراء: ١٦٤].

ب- ﴿إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَامِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٤]؛ ليس معنى ذلك أنّه لا يطلب أجراً مطلقاً، إنها مثالية بالنسبة إلى البشر، وهو لا يدّعيها، بل هو ضامن أجراً يظفر به عند ربّ العالمين، فقد تكفّل الله عن المدعوِّين، بأجر الدعاء إلى دينه وعبادته، فقال لوط عَيْءَالسَّلَامُ: ﴿إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَامِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٤]؛ أي: ما أجري الذي أستحقه إلا على كفالة رب العالمين؛ فهو وحده الضامن، وهو وحده الذي تكفّل به، وهو وحده الذي أثق أنّه سيمنحني إيّاه (١٠). وبما أنّ أجري على رب العالمين، فإن دعوتي إليكم إلى توحيد الله، وإفراده بالعبادة، وأن تتقوه، وتطيعوني فيما آمركم به؛ أريد بها وجه الله عَنْ عَبَلَ وحده.

٣- قوله تعالى: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرانَ مِنَ ٱلْعَامِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنَ أَزُوَجِكُمْ بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦،١٦٥].

بعد دعوة نبي الله لوط عَلَيْوالسَّلَامُ قومه، وأَمرهم بتقوى الله تعالى، وأخبرهم بأنَّ الله تعالى بعثه رسولاً إليهم، وأنّه أمين على تبليغ الرسالة، حيث أرشدهم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص۲۰۶.



إلى الخير والفضيلة، وأنكر عليهم أبرز رذائلهم، وأسوأ أعمالهم، بفعلهم الشنيع وعملهم الخبيث(١).

أ- ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُوانَ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]؛ بدأت الآية باستفهام إنكار توبيخي فيه الدهشة والعجب ما فيه، إذ كيف ينزو الذكر على مثله! وجاء الإنكار بالفعل المضارع ليدلَّ على تجدّد حدوث تلك الجريمة المرّة بعد المرّة، حتى أصبحت سُنّة طبيعية في حياتهم، كأنها من أخص أعمالهم اليومية.

- ﴿ اللَّهُ كُولَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]؛ جمع ذكر، وهو مقابل الأنثى، والألف والنون في ﴿ اللَّهُ كُولَ ﴾ للمبالغة، إشارة إلى المبالغة في الذكورية، و(ال) التّعريف للمبالغة في تعريفهم، فهؤ لاء الذين يأتونهم من دون النساء ليسوا إناثاً، وليسوا موضعاً لقضاء الشهوة، إنهم ﴿ الدُّكُولَ ﴾ كاملو الذكورية، متمكنون منها، ممتلئون بها، فكيف يحوّلون هؤ لاء الذكران إلى نسوان (٢٠).

- ﴿مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]؛ هذا الجار والمجرور متعلق بالجملة الفعلية، وهو في محلّ نصب حال.

- ﴿مِنَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]؛ للتبعيض، أي: أتأتون الذكران من أولاد بني آدم، على فرط كثرتهم وتفاوت أجناسهم، وعليه فالمراد بالعالمين: الناس، لأن الذين يأتون الذكور منهم خاصة، والقرينة إيقاع على المفعول به، أو للبيان تعود على (المآتي)، أي: أتأتون أنتم من بين من عداكم من العالمين الذكران، لا يشارككم فيه غيركم، أي: أنتم يا قوم لوط وحدكم مختصون بهذه الفاحشة، لا يفعلها

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني، ١/ ٤٩١، النظم القرآني، ص١١١.



أحد غيركم، وعليه فالمراد بالعالمين كل من يتأتى منه الإتيان، و(العالم) على هذا ما يعلم به الخالق سبحانه.

والراجح القول الأول: أي الذين تأتونهم هم ذكران من بين العالمين، وليسوا نساء (١).

بهذا الفعل الوضيع والانحطاط الكبير، تفرّد قوم لوط بعمل لم يسبقهم إليه أحد من البشر، فهذه جريمة لم تحدث من قبل؛ لأنها فِعلة مستقذرة، ومسألة فظيعة للغاية، وقد جعل الله لهم بديلاً عن فعل هذا المنكر الكبير، والفساد المستطير:

ب- ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِنْ أَزْوَجِكُم ﴾ [الشعراء: ١٦٦]؛ يتابع لوط على قومه الإنكار والتوبيخ، وعبّر بصيغة المضارع ﴿ وَتَذَرُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]، الذي يدل على التجدد والحدوث والاستقرار، وذلك لاستحضار الحالة السيّئة العجيبة لذلك الفعل، أي: إنهم تركوا السبيل الحق، إلى شذوذ وانتكاس في الطباع تحقيقاً لمتعة منحرفة.

- ﴿مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]؛ أي: تتركون الذي أوجده الله تعالى سبيلاً لقضاء الشهوة، وطريقاً لإيجاد النسل، محققاً به قمّة المتعة، لقوله سبحانه: ﴿نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّكَ شِئْتُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]، وقوله: ﴿فَا أَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وفي هاتين الآيتين الطريق الصحيح لقضاء الوطر (٢).

- ﴿ لَكُمْ رَبُّكُمْ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]؛ وقدم الجار والمجرور الذي هو متعلق الفعل، ليدلَّ على الاختصاص، وأن الغاية من ذلك الخلق لأجلهم، وأخّر الفاعل

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١١٢.



﴿رَبُّكُمُ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]؛ لأنه معلوم ومعروف لديهم، وفي هذا إيماء إلى الاستدلال بالصلاحية الفطرية لعمل على بطلان عمل يضاده، لأنه منافٍ للفطرة، فهو من تغيير الشيطان، وإفساده لسنة الخلق والتكوين، لقوله: ﴿وَلَأَمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلُقَ النساء: ١١٩](١).

- ﴿مِّنَ أَزْوَاجِكُم﴾ [الشعراء: ١٦٦]؛ (من) بيانيّة، والمعنى: تتركون إتيان فروج أزواجكم (٢).

ج- ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]:

- ﴿بَلُ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]: لإضراب الانتقال من مقام الموعظة والاستدلال إلى مقام الذمّ، تغليظاً للإنكار بعد لينه، لأن شرف الرسالة يقتضي الإعلان بتغيير المنكر، والأخذ بأصرح مراتب الإعلان، فإنّه إن استطاع بلسانه غليظ الإنكار لا ينزل منه إلى لينّه، وأنه يبتدئ باللين، فإن لم ينفع انتقل منه إلى ما هو أشد منه، انتقل لوط عَيَهِ السَّكَمُ من قوله: ﴿أَتَأْتُونَ الذُّكُوانَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥] إلى قوله: ﴿أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦] دون أن يقول: بل كنتم عادين، مبالغة في تحقيق نسبة العدوان إليهم، وفي جعل الخبر: ﴿قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦] دون اقتصار على ﴿عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦] دون اقتصار مقومات قوميّتهم، حتّى كأنّه من

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ٨/ ١١٣.

<sup>(</sup>٢) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير، ٨/ ٤٠٣.



والعادي: هو الذي تجاوز حد الحق إلى الباطل، يقال: عدا عليه، أي: ظلمه، وعدوانهم: خروجهم عن الحد الموضوع بوضع الفطرة، إلى ما هو مناف لها، محفوف بمفاسد التغيير للطبع(١).

قال الشيخ محمد أحمد العدوي رَحْمَهُ اللّهُ: "صاروا قوماً عادين (٢) للحدود، متجاوزين لها، كما وصفهم في آية أخرى بأنهم: ﴿قَوْمُ مُّسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨١] و ﴿قَوْمُ مُّهُ عَلَى نظامه. فهم بذلك العمل جنوا جنايتين:

الأولى: إفسادهم للذكران، والقضاء على شهامتهم، وكسر ما فيهم من إباء وشِيَم.

والثانية: تعطيلهم النساء من التمتع بهنَّ، وقد خُلقن لذلك.

ويتبع ذلك: تعريضهن للزّنا، والقضاء على النَّسل، وذلك مضاد لنظام الحياة، وهدم لكيان المجتمع<sup>(٣)</sup>.

قابله قومه على هذا النصح والإرشاد، والخوف عليهم من غضب الله وسخطه، وعذابه وانتقامه، بقولهم:

٤ - قال تعالى: ﴿قَالُواْ لَبِن لَمْ تَنتَهِ يَلْوُطُ لَتَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٧].

إنَّ قوم لوط عَيْهِ السَّلَامُ عجزوا عن الدفاع عن باطلهم أمام البراهين والحجج التي أقامها عليهم لوط عَيْهِ السَّلَامُ، وأفلست عقولهم حتى عن التفكير في الحصول

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ٨/ ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) متعدّين: عادون جمع عاد، وهو الظالم الجائر، مأخوذ من العدوان.

<sup>(</sup>٣) دعوة الرسل إلى الله تعالى، ١/ ٢٩٥.



على شبهة يتمسكون بها للثبات على باطلهم، فاضمحلُّ باطلهم أمام سطوع الحقِّ، وتضاءلت جهو دهم أمام ثبات لوط، وفترت عزائمهم أمام صبره، وخارت قواهم أمام قوّة الحق، فما كان منهم إلا أن طلبوا منه أن يكفُّ عن دعوتهم إلى دينه، وعن بيان ما هم عليه من الضَّلال وانطماس الفطرة، والانتكاس في مستنقع الآثام، ولجؤوا إلى استعمال التّهديد والقوة بإخراجه من قريتهم، ونفيه، ظنّاً منهم أنَّ هذه الوسيلة تريحهم من الإزعاج، وتُنجيهم من الهزائم المتكرِّرة، ولذلك قالوا: ﴿لَكِن لَّمْ تَنتَهِ يَكُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٧]، يا سبحان الله! رسول يدعو الناس إلى الطهر، ويُحبّبهم في النزاهة، ويحول بينهم وبين فساد الفطرة، يكون جزاؤه من قومه أن يهدّدوه بالنفي، ويتوعّدوه بالتغريب، ولا ذنب له في ذلك سوى طهارة غايته، وسموّ مبادئه، ونبل مقاصده، ذلك هو ذنبه عند قومه، وقد صرّحوا بذلك في سورة الأعراف إذ يقولون: ﴿أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ ۖ إِنَّهُ مْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٦](١).

وهكذا حال الطغاة، إذ يلجؤون إلى القوّة والتهديد والوعيد عندما يجدون أنفسهم، وقد حاصرهم أصحاب الحقِّ من كلِّ جوانبهم؛ بالحُجَّة الواضحة، وبالرأي السديد، وهكذا أسفر العادون، المسرفون، المجرمون، الجاهلون، الظالمون، الفاسقون عن وجههم القبيح، وكشفوا عن وسيلتهم الخبيثة، وعرف لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ أَن القلوب القاسية لن تلين، فردّ عليهم بإنكاره وكرهه لعملهم، والتجأ إلى الله طالباً له والأهله النجاة منهم:

٥- قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِّنَ ٱلْقَالِينَ ١ رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٨، ١٦٨].

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، المصدر السابق، ١/ ٢٩٥.



أ- ﴿إِنِّى لِعَمَلِكُمْ مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٨]؛ أي: ﴿مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٨] المبغضين غاية البغض (١).

- ﴿مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٨]: أبلغ في الوصف من أن يقول (لعملكم قالٍ)، كما نقول: فلان من العلماء، فيكون أبلغ من قولك: (فلان عالم)؛ لأنك تشهد له بكونه معدوداً في زمرتهم ومعروفاً بمساهمته معهم في العلم، ويجوز أن يريد: من الكاملين في قِلاكم.

والقِلي: البغض الشديد، كأنه بغض يَقلِي الفؤاد والكبد، وفي هذا دليل على عِظم المعصية، والمراد: القِلى من حيث الدين والتقوى، وقد تقوى همةُ الديِّن في دين الله حتى تقرُب كراهته للمعاصي من الكراهة الجبليَّة (٢٠).

لقدرد عليهم لوط بالكره البالغ لعملهم، وقذف بكلماته الصادقة في وجوههم المظلمة، وفي اشمئزاز ظاهر لأفعالهم الدنيئة، ثم توجّه إلى ربه بالدعاء المنيب الخاشع المنكسر بين يديه، بأن ينجيه وأهله من قرية السوء والخبائث والفجور.

ب- ﴿رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩]؛ فلما رأى لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ أنَّ العلاج قد استعصى، وأنّ الداء قد استفحل، وأنّ جهده قد نفد دون جدوى، دعا بهذا الدعاء، وصدّر طلبه بلفظ الرب، استحقاقاً واستدراراً لنجدة الله، مع طلبه النّجاة لنفسه و لأهله المؤمنين.

ولقد كان القصد لدى لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ من طلب النَّجاة لنفسه هو رسالته، والحرص على بقائها أطول مدَّة ممكنة، حتى تؤتى ثمارها المرجوّة منها.

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٦/ ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير الكشاف، ٦/ ٢٦١.



وتوجّه لوط عَيْدِالسَّلَمُ إلى ربّه للمرة الثانية بالدعاء، قائلاً: ﴿رَبّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]، وقد توجُّه لوط إلى الله بهذا الدعاء بعد أن كرَّر نصحه للقوم، وذكّرهم وحذّرهم من عقاب الله على ما يأتونه من الفواحش، ولكن القوم تمرّ دوا واستكبروا، وقالوا للوط: إن كنت صادقاً فيما تهددنا به من العذاب فعجّل وآتنا به.

إنَّ لوطاً لما يئس منهم، طلب النصرة من الله، ودعا بالنجاة له ولأهله المؤمنين(١).

٦ - قوله تعالى: ﴿فَنَجَّيَنَهُ وَأَهْلَهُ وَأَهْلَهُ وَأَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴿ ثُرَّ دَمَّرْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرَّا فَسَاءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٠-١٧٣].

أ- ﴿فَنَجَّيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَأَهْلَهُ وَأَجْمَعِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٠]:

والفاء للتعقيب، أي: كانت نجاته عقب دعائه حسبما يقتضي ذلك من أسرع مدة بين الدعاء وأمر الله إياه بالخروج بأهله من قرية السوء(٢).

ب- ﴿إِلَّا عَجُوْزَا فِي ٱلْغَبِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧١]؛ والعجوز: المرأة المسنّة، وهنا هي زوج لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ <sup>(٣)</sup>.

قال النسفى رَحْمَهُ اللَّهُ: "﴿ إِلَّا عَجُوزًا ﴾ [الشعراء: ١٧١] هي امرأة لوط، وكانت راضية بذلك، والراضى بالمعصية في حكم العاصى، واستثناء الكافرة من الأهل وهم مؤمنون؛ للاشتراك في هذا الاسم؛ وإن لم تشاركهم في الإيمان"(٤).

<sup>(</sup>١) دعاء الأنبياء والرسل، د. محمد محمود، د. موسى الخطيب، ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ٨/ ٤٠٣.

المصدر السابق، ٨/ ٤٠٣.

تفسير النسفي، ٣/ ١٩٣.



- ﴿فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧١]؛ في أهل الهلاك والعذاب غير الناجين، قيل إنها هلكت مع من خرج من القرية بما أمطر عليهم من الحجارة(١٠).

ج- ﴿ ثُرُّ دَمَّرُنَا ٱلْأَخَرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٢]؛ (ثم): للتراخي الرُّتْبي وهو الهلاك، وذلك أنهم استؤصلوا بالخسف، وإمطار الحجارة عليهم.

د- ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا فَسَآءَ مَطَرُ ٱلْمُنذِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٣]؛ وسُمي ما أصابهم من الحجارة مطراً، لأنه نزل عليهم من الجو، وقيل: هو من مقذوفات براكين في بلادهم، أثارتها زلازل الخسف، وهو تشبيه بليغ (٢).

- ﴿فَسَاءَ﴾ [الشعراء: ١٧٣]؛ فعل ذم بمعنى: بئس، وفي قوله: ﴿ٱلْمُنذَرِينَ﴾ [الشعراء: ١٧٣] تسجيل عليهم بأنهم أُنذروا فلم ينتذروا<sup>(٣)</sup>.

٧-قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً ۗ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ السَّعِرَاء: ١٧٤، ١٧٥].

أ- ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً ۗ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٤]:

- ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَةً﴾ [الشعراء: ١٧٤]؛ أي: في ذلك الذي جرى من عقاب ربانيّ شامل لقوم لوط لآية يتّعظ بها مَن تفكّر وتدبّر، ولم يُطغهِ هواه، ولم تُعمِ بصيرتَه شهواتُه.

- ﴿ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٧٤]؛ هذه العبارة تدلُّ على أن بعضهم - وهم قلّة -كانوا يخشون هذه العاقبة، إلا أن تبعيّتهم العمياء لقومهم جعلتهم يسيرون مع قومهم، رغم تخوُّ فهم من تحقُّق ما أنذرهم به لوط عَيَوالسَّلَمُ.

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف، / ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ٨/ ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٨/ ٤٠٤.



ويُستدل من هذا، بأن من الظواهر الاجتماعية في المجتمع البشري موافقة بعض القوم للنسبة العالية منهم؛ متنازلين عن مفاهيمهم الخاصة بتأثير التبعية الجماعية، ولمّا كانت القصة تشتمل على ظاهرتين متضادتين، الظاهرة الأولى: تدمير قوم لوط تدميراً شاملاً، وهو أثر من آثار عزّة الله وقوّته الغالبة، والظاهرة الثانية: إنجاء لوط عَيْدِالسَّلَمُ وأهله، محفوظين بالحفظ والعناية والرعاية البالغة، وذلك من آثار رحمة الله؛ قال الله عَنْ عَلَيْ في آخر بيانه للقصة:

## ب- ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو ٱلْعَزِينُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ١٧٥]:

- ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَنِيزُ ﴾ [الشعراء: ١٧٥] على أعدائه، و ﴿ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ١٧٥] لأوليائه (١٠). فذكر في هذا الختام اسمه: ﴿ ٱلْعَنِيزُ ﴾ [الشعراء: ١٧٥]؛ أي: القويّ الغالب، واسمه: ﴿ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ١٧٥]، فما أكمل الدقّة البيانية في كلام الله عَنَّوَجَلَ، وما أبدعها (٢).

انتهت قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الشعراء بخطاب إلهي كريم، من ربَّ رحيم، وجَّهه الحقّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إلى خاتم أنبيائه ورسله، مذكراً إياه أنه لأعدائه بالمرصاد، ولأوليائه بالرحمة والعون والإمداد.

#### 💠 رابعاً: لوط عَيْهِ السَّلَامُ في سورة النمل

قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ وَأَنتُمْ تَبُصِرُونَ ۞ أَيِنكُمُ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلْذِسَاءَ ۚ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ تَجْهَرُونَ ۞ أَيِنكُمُ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ ٱلْذِسَاء ۚ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ تَجَهَلُونَ ۞ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوٓا ءَالَ لُوطِ مِّن قَرْيَتِكُمُ ۗ تَجَهَلُونَ ۞ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَذْ رَجُواْ ءَالَ لُوطِ مِّن قَرْيَتِكُمُ ۗ

<sup>(</sup>١) التيسير في أحاديث التفسير، محمد المكي الناصري، ٤/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) نوح عَلَيْوُالسَّلَامُ وقومه في القرآن المجيد، الميداني، ص٧٦.



إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ۞ فَأَنَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا ٱمْرَأَتَهُ وَقَدَّرْنَهَا مِنَ ٱلْفَيرِينَ ۞ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِ مِمَّطَرًا فَسَآءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [النمل: ٥٥-٥٨].

تحدّثت سورة النمل عن قصة موسى عَلَيْوالسَّلام، ثم أشارت إلى نعمة الله على داود وسليمان عَلَيْهِمَاالسَّلام، ثم قصة سليمان عَلَيْوالسَّلام مع النملة، ومع الهدهد، ومع ملكة سبأ وقومها، ثم تحدّثت عن قصة صالح عَلَيْوالسَّلام مع قومه ثمود، وتآمر المفسدين على الحق، وخُتمت بقصة لوط عَلَيْوالسَّلام مع قومه، المعرضين عن الحق، المغرضين للفطرة (۱).

وهذه هي القصة الرابعة في هذه السورة، قصد بها - كما قصد بغيرها من القصص السابقة - التحذير من مخالفة أوامر الله، واقتراف الفواحش أو المعاصي الكبيرة، لئلّا ينزل بالعُصاة من العذاب مثل ما نزل من قبلهم.

وتعقيب قصة ثمود بقصة لوط جارٍ على منهج القرآن في ترتيب قصص تلك الأمم، فإن قوم لوط كانوا متأخرين في الزمن عن قوم ثمود، وإنما الذي يستثير السؤال هنا، هو الاقتصار على قصة لوط دون قصة عاد، وقصة مدين، وذلك لمجاورة ديار قوم لوط لمملكة سليمان، ووقوعها بين ديار ثمود وفلسطين، وكانت ديارهم في ممرِّ قريش إلى بلاد الشام، قال تعالى: ﴿وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّهَا لَبَسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴾ القصة بدعوة لوط عَيْهِ السَّرَمُ لقومه، ونصحه لهم بترك الفواحش (٢٠):

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) النظم القرآني في قصة لوط، ص٥٩.



١-قال تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ [النمل: ٥٤].

وقد أعاد هذا النظم مرة أخرى تأكيداً للإنكار، وإشارة لعلمهم بأنّ عملهم فاحشة، والفاحشة هي: كلُّ ما تناهى قبحه، واشتدّ نكره، والمراد هنا: جريمة اللواط، وقد أكّد لوط عليهم إنكاره فعل الفاحشة، ببيان حالهم أثناء فعلها بقوله تعالى: ﴿وَأَنْتُمْ تُبُصِرُونَ ﴾ [النمل: ٤٥]، والواو الحالية زيادة في التشنيع والتبكيت والتوبيخ، وذكر الجملة الاسمية بقوله: ﴿وَأَنْتُمْ تُبُصِرُونَ ﴾ [النمل: ٤٥]؛ يدلُّ على ثباتهم في فعل الفاحشة. وجيء بالخبر فعلاً مضارعاً ليؤكد استمرارهم على فعل الفاحشة، حتى أصبحت مما تعارف الناس عليها في حياتهم، وألفوا مشاهدتها، وكانت جزءاً منها؛ مشاهداً جهاراً نهاراً، وفعل: ﴿تُبْصِرُونَ ﴾ [النمل: ٤٥] من أبصر، والبصر بمعنى حاسة الرؤية، وهي: العين، أو العلم، وفيها – بناء على ذلك – ثلاثة معان ذكرها أهل التفسير:

- أحدها: إنّهم أعلنوا تلك المعصية، فكان ينظر بعضهم إلى بعض، لا يستترون ولا يتحاشون من إظهار ذلك، غير مكترثين بالمعصية الشنعاء، وما أحدٌ منهم أنكر ذلك الفعل مع عِظَمه، فإن المجاهرة بالمعصية معصية أخرى، لأنه يدلُّ على استحسانها، وذلك استخفاف بالنواهي، قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "كل أمتي معافى إلا المجاهرين"، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً ثم يصبح - وقد ستره الله - فيقول: يا فلان عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره ربه، ويصبح يكشف ستر الله عنه (۱).

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص٠٦٠.



- ثانيها: المراد بالبصر بصر القلب (البصيرة)، أي: تعلمون أنها فاحشة لم تُسبقوا إليها، والعلم بالمعصية يقبّحها، وإتيانها والحال هذه أعظم في الذنب(١١).

- وثالثها: المعنى: تبصرون آثار العصاة قبلكم، وما نزل بهم، فلا تتعظون بهم، وتفعلون فعلهم من المعاصى وزيادة (٢)، وعلى هذا فهو أسلوب ترهيب.

وهذه التّفسيرات الثّلاثة تَرِد ضمن أسلوب التّشنيع والتّقريع، وهذا الأسلوب بطريقة القائم على التقريع والتوبيخ هو أسلوب ناجح من الوجهة السلوكية، وهو المعبر عنه لدى علماء النفس بالعلاج بالتنفير (٣).

وبهذا النظم البديع، يُخبرنا الله تعالى عن دعوة لوط عَيَهِ السَّرَمُ لقومه، وصِدقه فيما دعاهم إليه، وإنكاره عليهم فعل المعاصي، وتأكيده على ذلك ببيان سوء حالهم، ودرجة الانحطاط التي وصلوا إليها في معاصيهم، وقضاء شهواتهم، ومخالفتهم للفطرة السليمة، والطبائع البشرية، فلا يكترثون بالنظر بعضهم إلى بعض (٤).

٢ - قوله تعالى: ﴿ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَـ هُوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَـاء ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ النَّهُ وَ وَمُ النَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللّل

- تبدأ الآية الكريمة بالاستفهام: ﴿أَيِّنَّكُمْ ﴾ [النمل: ٥٥]؛ استفهام إنكاري توبيخي للتأكيد، سيق لبيان تلك الفاحشة التي أوغل فيها قوم لوط.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٦٠.

<sup>(</sup>٣) الدعوة إلى الله، عبد الرب نوّاب، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) النظم القرآني في قصة لوط، ص٠٦.



- ﴿ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ ﴾ [النمل: ٥٥]: صرَّحت الآية بذكر تلك الفاحشة التي يرغب القارئ عن معرفتها، وقد سبق الحديث عن مثل هذا النظم في آية سورة الأعراف.

جاءت الآية بإعادة إنكار لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ على قومه مرّة أخرى، والإعادة للتوبيخ. وبيانُ ما أتوه من الفاحشة بطريق التصريح بعدَ الإبهام؛ ليكون أوقع في النفس، وتأكيدُ الجملة بحرفي التأكيد؛ للإيذان بأنَّ مضمونها مما لا يصدق وقوعه أحدٌ لكمال شناعته. وتعليل الإتيان بالشهوة تقبيح على تقبيح، لما أنها ليست في محلها، وفيه إشارة إلى أنهم مخطئون في محلها فعلاً، متجاوزون النساء اللّاتي هن محال الشّهوة.

وتعريف ﴿ الرَّجَالَ ﴾ [النمل: ٥٥] للعهد الذهني الذي يدلّ على العموم. وذكر لفظ الرجولة يدلّ على مزيد من التقبيح والإنكار، لأنهم رجال مثلهم، والمراد أنهم آدميّون، بخلاف لفظ الذّكورة الذي يشمل الصغار والكبار من البشر ومن غيرهم (١).

ثم وصفهم بوصف يدلُّ على سذاجة العقول، وقصور الفهم، وعقم التفكير، وقلَّة المعرفة، مظهراً تردِّي حالهم وسوء واقعهم فقال: ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ تَجَهَا لُونَ ﴾ [النمل: ٥٥].

- ﴿بَلُ ﴾ [النمل: ٥٥]: إضراب انتقالي من الإنكار إلى الإخبار عنهم بالحال التي توجب ارتكاب القبائح، وتدعو إلى اتباع الشهوات، وهي أنَّهم قوم جهلة، أدَّى بهم ذلك لتلك الفاحشة.

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١٦.



والجهل: نقيض العلم، أي: تجهلون عاقبة ما أنتم عليه، أو تفعلون فعل الجاهلين بأنها فاحشة مع علمكم بذلك، أو أريد بالجهل: السفاهة والمجانة التي كانوا عليها(١).

وإن الغاية من ذلك الإضراب: الذمُّ والتحقير، والتنبيه إلى حقيقة حالهم. وعبّر بالجملة الاسمية، والفعل المضارع ليدلَّ على استمرارهم على تلك الفاحشة، وثباتهم عليها(٢).

ولقد شنّ لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ حملةَ تشنيع شديدة على هذه الفاحشة.

- فقوله: ﴿ ٱلرِّجَالَ ﴾ [النمل: ٥٥]؛ شذوذ يأباه الحيوان.
- وقوله: ﴿ مِن دُونِ ٱللِّسَآءِ ﴾ [النمل: ٥٥]؛ إنحراف عن الشيء الطبيعي، وأنّه خطأ بالغ، وفعل قبيح.
- ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ [النمل: ٥٥]؛ وصف ثابت لازم لهم بأنهم يفعلون أفعال الجهلاء السفهاء الذين لا يعقلون، ولا يميّزون بين الحسن والقبيح (٣).

إِنَّ لُوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ وصف قومه - كما مرِّ معنا في سورة الأعراف والشعراء - أنهم:

- مُسرفون: ﴿بَلُ أَنْتُمْ قَوْمُ مُّسُرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨١].
  - عَادُونَ: ﴿بَلَ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦].
- في سورة النمل: ﴿ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ [النمل: ٥٠].

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص١١٦.



وإن الجهل أخبث الأوصاف الثلاثة، فهو داعية الإسراف والاعتداء، وهو عام في متناوله:

- جهلوا حقيقة ما خُلِقت له المرأة.
- جهلوا ربَّهم وشرعه وتعاليمه التي جاء بها لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ.
  - جهلوا أنفسهم وكرامتهم الإنسانيّة.
  - جهلوا خطر ما أقدموا عليه من الإسراف والاعتداء.
    - جهلوا طريق الرشد، والهدى، والفلاح.

تبين هذه الآية الكريمة: ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ جَهَا لُونَ ﴾ [النمل: ٥٥]، بأنَّ الجهل بالله تعالى – مع ما يجب له من طاعة، وبما لديه من عذاب، وما عنده من نعيم مقيم – هو سبب كلّ شرّ وفساد في الأرض، ولذا كان الطريق إلى إصلاح البشر وإعلاء هممهم لطلب المعالي والرقيِّ في طاعة الله تعالى، والبعد عن معصيته بالعلم الرباني الذي يولّد الخشية والخوف من الله، والرجاء فيه، ومحبته؛ هو الطريق الصحيح لتصحيح أحوال الناس، للحصول على الكمال المطلوب.

فانظر إلى قوم لوط، وكيف أنّ الله وصفهم بالجهل الذي قادهم للالتفات إلى الرذائل، فكانوا أبشع وصف وصورة، فكان العقاب أشدّ لفعلتهم القبيحة.

إنّ الجهل ما هو إلا ظلمة من الظلمات، ومن جهل فإنه فقد نور الله، وأصبح يتخبّط من غير هدى، فبدل أن تكون همّته هي المصباح الذي ينير طريقه، ويشجّعه على اكتساب العلم من أي طريق كان، كانت همته الدنيئة سبباً



في ظلمته، وذلك لانشغاله بكل أمر يبعده عن الله تعالى، ويزيده جهالة، وتخلّفاً، وضياعاً، وسقوطاً في المستنقع الآثم المليء بالفواحش والمنكرات(١).

إن لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ وصف قومه الشاذين بأنهم قوم يجهلون، ونلاحظ أن فعل ﴿ تَجْهَا لُونَ ﴾ [النمل: ٥٥]

في الآية مُطلق، وذلك ليشمل كلَّ صور الجهل وألوانه وحالاته (٢). ومن جهْل قوم لوط الذي سيطر عليهم؛ لم يتحملوا نصائح لوط وإرشاداته، فقادهم جهلهم، وفسقهم، وظلمهم، وإسرافهم، وإجرامهم، إلى جريمة أخرى خطيرة عبّر عنها القرآن بقوله:

٣-قوله تعالى: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوٓا ءَالَ لُوطِ مِّن قَرَيَتِكُو ۗ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [النمل: ٥٦] بعدما دعا لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ قومه للفطرة والعفّة والطهارة، وأمرهم بالحق ونهاهم عن المنكر، وأنكر عليهم، ونسبهم إلى الجهل، عدلوا إلى المبالغة والإيذاء (٣)، وافتخارهم بالفاحشة، فكان جوابهم له عَلَيْهِ السَّلَامُ بما لا يصلح أن يكون جواباً إلا من ذوي الفطر المنكوسة، والعقول المعطّلة: بما لا يصلح أن يكون جواباً إلا من ذوي الفطر المنكوسة، والعقول المعطّلة:

أ- ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوا ﴾ [النمل: ٥٦]؛ تبدأ الآية بالعطف بفاء الترتيب مظهراً جواب القوم، الذي استقر عليه أمرهم، ورضوا به من خلال الاستثناء المسوق بالنفي الذي يفيد الحصر: ﴿ إِلَّا أَن قَالُوا ﴾ [النمل: ٥٦]؛ معلنة التزام لوط عَيَوالسَّلَام بدعوة قومه ووعظهم وحرصه على هدايتهم، فبعد وعظهم

<sup>(</sup>۱) الهمة في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية، عبد العزيز سالم الرويلي، دار الصميعي للنشر والتوزيع، ٢٠١٥م، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) التفسير الموضوعي، الخالدي، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٧.



وإرشادهم إلى سبيل النجاة، أشار إلى تعاليهم في الجهل، بقوله: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓا ﴾ [النمل: ٥٦]؛ فلم يكن لهم حجة في دفع ما وصفوه به، بل ولا شبهة في ردهم عليه، إلا أن صدَّقوه في نسبتهم إلى الجهل، وافتخارهم به؛ عدولاً إلى المغالبة، وتمادياً في الخبث (١١)، فهذه دعوة إلى إخراج آل لوط عَلَيْهِ السَّرَمُ من القرية قصروها على هذا الجواب:

ب- ﴿أَخْرِجُوّاْ ءَالَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُو ﴾ [النمل: ٥٦]؛ وصرحوا بمن يجب إخراجهم وهم آل لوط، ولم يذكروا لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ، مع أنَّه الأولى بالإخراج في نظرهم، لأنه إمام لهم، أو أرادوا بآل لوط: الصنف الناهي عما هم فيه، فشمل لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ، ولم يشملوا ولا قصدوا بقولهم هذا امرأة لوط لأنها لا تخالفهم، وهم بهذا التصريح للمخرَجين (آل لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ)، يريدون أن يتخلَّصوا من كلِّ من يُذكّرهم بفعلهم الفاحشة، أو ينهاهم عنها(٢).

- ﴿مِن قَرَيَتِكُم ﴾ [النمل: ٥٦]؛ أضافوا القرية إليهم، ليدلَّ على اختصاصهم بهذه القرية حتى كأنَّ لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ وآله ليسوا من أهل القرية، وأنَّ عملية إخراجهم أمر بسيط ويسير، وفي هذا إشارة لهوان أمر آل لوط عَيْهِ السَّلَامُ، وقلة الناصر والمدافع عنهم (٣).

ج- ﴿ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [النمل: ٥٦]؛ في هذا تقرير لعلة إخراجهم من القرية، أي: إنَّهم أناس يستخبثون الفواحش، ويستقبحونها، وخاصة إتيان

<sup>(</sup>١) نظم الدرر، البقاعي، ٤/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) النظم القرآني في قصة لوط، ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٧٨.



الأدبار، ويتنزهون عنها، ويصدون عنها، ولهذا يجب إخراجهم من القرية، أي: إنَّ القوم المجرمين يعاقبون آل لوط على تطهُّرهم وتعفُّفهم (١).

٤ - قال تعالى: ﴿فَأَنْجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا ٱمْرَأْتَهُ وَقَدَّرْنَهَا مِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [النمل: ٥٧]:

خلّص الله تعالى لوطاً عَلَيْهِالسَّلَامُ وأهله من العذاب الذي نزل بقومه، ففي قوله تعالى:

- ﴿ فَأَنْجَيْنَ هُ وَأَهْلَهُ وَ النمل: ٥٧]؛ استثنى امرأته من العاقبة بقوله: ﴿ إِلَّا الْمَرَأَتَهُ وَقَدَرَنَهَا مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ [النمل: ٥٧]؛ أي: حكمنا عليها بعظمتنا وقدرتنا حكماً ثابتاً لا يتغير بسبب كفرها، فالتقدير واقع على الحدث (الغبور) ومختص به، أي: قدرنا ثبوتها مع الباقين في العذاب (٢٠).

قال الحافظ ابن كثير رَحْمَهُ أَللَهُ في تفسيره للآية: ﴿ إِلَّا آَمْرَأَتَهُ و قَدَّرُنَهَا مِنَ الْفَابِرِينَ ﴾ [النمل: ٥٧]؛ أي: من الهالكين مع قومه، لأنها كانت عوناً لهم على ضلالهم، وعلى رضاها بأفعالهم القبيحة، فكانت تدلُّ قومها على ضيفان لوط، ليأتوا إليهم، ويفعلوا الفاحشة بهم.

ولا تحسبن المطر الذي أهلكهم الله به مطراً محموداً، ومدراراً بالخير والبركة، بل كان مطراً من حجارةٍ تناسب الحالة الشاذة غير المعهودة، ومع القلوب القاسية المنتكسة إلى درك الشهوات الشاذة. ووصف الله عَنَّائِكَ هذا المطر في عدة مواضع في كتابه الكريم، منها قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أُمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيمَها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٢٠.



سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُودِ ﴿ مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ ۖ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٢، ٨٣]، ومنها قوله تعالى: ﴿فَجَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴾ [الحجر: ٧٤].

فالقرآن الكريم يُفسّر بعضُه بعضاً، وحاشا لكلام الله أن يتعارض أو يختلف(١).

- ﴿ فَسَآءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [النمل: ٥٨]؛ أي: بئس المطر مطرهم، وبئس العذاب عذابهم، لأنّهم أُنذروا وخُوّفوا، فلم ينزجروا، ولم يرتدعوا؛ فأحلّ الله بهم عقابه الشديد(٢).

#### 💠 خامساً: لوط عَيْدِالسَّلَامُ في سورة الصَّافَّات

قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ لُوطًا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَكُ وَأَهْلَهُ وَ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزَا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴿ ثُمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ﴿ وَبِٱلْيَلِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٣-١٣٨].

جاءت لمحة سريعة عن قصّة لوط عَلَيْ السَّلام أه سورة الصّافّات، تحدثنا عن إكرام الله لأنبيائه (عليهم الصّلاة والسّلام)، فهم في مصافّ المكرمين، بل هم المكرمون، وهذا ما اقتصرت عليه السّورة من الحديث عن لوط عَلَيْ السّلام، فهي لا تحدثنا عمّا جرى بينه وبين قومه، ولكنّها تكتفي بالحديث عمّا خصّه الله به، وما أصيب قومه به، ثمّ تذكّر العرب الّذين يمرون بديارهم صباح مساء، وتنعي عليهم عدم تذكّرهم، وتعنّفهم؛ لأنهم لا يستعملون عقولهم فيما هو خير لهم (٣).

<sup>(</sup>١) التفسير الموضوعي، ٦/٦٦٦.

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي، ص۸۰۷.

<sup>(</sup>٣) قصص القرآن الكريم، د. فضل حسن عباس، ص٣٦٨.



#### وإليك تفسير الآيات:

# ١ - قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٣]:

إن التّأكيد من الله تعالى على رسالة لوط عَلَيْهِ السَّدَمُ، فقد عطف النّظمُ الحكيمُ قصّة لوط عَلَيْهِ السَّالِ على ما قبلها بالواو، وهي الأداة الّتي أُوثرت بالرّبط بين جميع القصص الّتي ذكرت في سورة الصّافّات (۱)، فقد سبقته في هذا السّياق الّذي جاء في سورة الصّافّات طرفاً من قصص نوح وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق وموسى وهارون وإلياس، ثم بعد ذلك لوط ويونس (عليهم جميعاً الصّلوات والسّلام).

و(إذ): ظرف متعلق بـ ﴿ الْمُرْسَلِينَ ﴾ والمعنى في حين إنجاء الله إياه وإهلاك قومه كان قائماً بالرّسالة عن الله؛ ناطقاً بما أمره الله، وإنما خصّ حين إنجائه بجعله ظرفاً للكون من المرسلين لأن ذلك الوقت ظرف للأحوال الدّالة على رسالته، إذ هي مماثلة لأحوال الرّسل من قبل ومن بعد (٢).

## ٢ - قوله تعالى: ﴿إِذْ نَجَيَّنَهُ وَأَهْلَهُ وَأَجْمَعِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٤]:

إِنَّ النّاظر إلى صيغة الفعل ﴿ نَجَيْنَهُ ﴾ [الصافات: ١٣٤]، يسترعيه ذلك التّصنيف الّذي ارتسم في الكلمة (٣). ونلاحظ عند الحديث عن نجاة لوط عَيْمِالسَّكَمُ في السور الكريمة، أنّ الفعل جاء بصيغة الماضي الرّباعي بالهمزة في سورة الأعراف والنمل: ﴿ فَأَنجَيْنَهُ ﴾ [النمل: ٧٥]، وبصيغة الماضي الرّباعي مُضعّف العين في سورة الأنبياء والشّعراء والصّافّات: ﴿ نَجَيْنَكُهُ ﴾. وفي سورة القمر: ﴿ نَجَيّنَكُهُ ﴾ في سورة القمر: ﴿ نَجَيّنَكُهُ ﴾

<sup>(</sup>۱) بلاغة النظم القرآني في سورة الصافات، د. شُومة محمد البلوي، دار الصميعي للنشر والتوزيع، ۲۰۱۹م، ص۲۰۱۹.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ٩/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) من بلاغة النّظم القرآني في سورة الصّافّات، ص١٧٥.



[القمر: ٣٤]. وبصيغة المضارع في سورة العنكبوت: ﴿لَنْنَجِّينَّهُ وَ ﴾ [العنكبوت: ٣٢]. وبصيغة الدّعاء والطلب في سورة الشعراء: ﴿ نَجِّنى ﴾ [الشعراء: ١٦٩]. وجاء بصيغة الاسم في سورة العنكبوت: ﴿مُنَجُّوكَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]. ونلحظ هنا استعمال القصّة في آياتها لصِيَغ الأفعال الثَّلاثة؛ الماضي - وهو الأكثر استعمالاً - بصِيغ مختلفة؛ مع أنها بمعنى واحد؛ وهو الإخبار عن تحقّق النّجاة، واستُعمل الفعل الماضي للدّلالة على تحقّق حصول الفعل، فإنّ (أنجي)، تستعمل للإسراع في النّتيجة، أمّا (نجى)، فإنّها تستعمل للتّثبّت والتّمهّل فيها؛ وعليه فإنّ (أنجى)، أسرع من: (نجي) في التّخلص من الشّدّة والكرب، هذا وإنّ البناء اللّغوي لكل منهما يدلّ على ذلك(١).

فإنّه لما قال تعالى في سورة الأعراف والنّمل: ﴿فَأَنجَيْنَـهُ ﴾، وذلك بعدما بيّن حال القوم، ووصفهم بالإسراف والجهل، فكان حكمهم عليه الإخراج من المدينة، والنَّفي لإنكاره عليهم، وقد استحقُّوا العذاب لتكذبيهم. أما في سورة الأنبياء والشَّعراء والصَّافَّات فقد قال تعالى: ﴿نَجَيَّنَاهُ ﴾، حيث كان في معرض الإخبار عن كفر قوم لوط ونجاته عَلَيْءِالسَّلامُ، فلم يحتج الأمر إلى الإسراع في النّتيجة، والله أعلم.

واستعمل الفعل المضارع: ﴿لَنُنَجِّيَنَّهُو ﴾ [العنكبوت: ٣٢] مرّة واحدة، وذلك حينما جادل إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ الملائكة في أمر لوط عَلَيْهِ السَّلامُ، حيث قال لهم: ﴿ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا ﴾ [العنكبوت: ٣٦]؛ وهذا من فنَّ الإشارة إذ ليس المراد إخبارهم بكونه فيها، وإنّما جدال في شأنه، الأنّهم لمّا ذكروا أنّ سبب إهلاك أهلها الظَّلمُ، اعترض عليهم بأنَّ فيها بريء من الظَّلم، مظهراً للشَّفقة، وما يجب

<sup>(</sup>١) بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، فاضل صالح السامريّ، دار ابن كثير، ط٢، ١٤٣٧هـ، ص٧٠.



للمؤمن من نصرة أخيه، والخوف عليه من أن يمسّه أذى، أو يَلحقه ضرر، وهذا من بليغ الإشارة وخفيّها(١).

وقد ردّوا على إبراهيم عَلَيْهَ السَّكَمُ بما يحقّق الطّمأنينة عنده، قال تعالى: ﴿قَالُواْ نَخُنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَّ لَنُنَجِّينَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا اُمْرَأَتَهُ وَكَانَتُ مِنَ الْغَيهِينَ ﴾ نَخُنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَّ لَنُنَجِّينَهُ وَأَهْلَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا اُمْرَأَتَهُ وَكَانَتُ مِنَ الْغَيهِينَ الْغَيهِينَ الْغَيهِ السَّكَمُ والمؤمنين، بصيغة العنكبوت: ٣٢]، ووعْدُ الكريم حتمٌ لازم.

واستعمال اسم الفاعل اللّذي يدلّ على النّبات في السّورة نفسها، وذلك في قول الملائكة للوط عَلَيْهِ السَّلَمُ: ﴿إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَتَكَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]؛ أي: إنّ ذلك واقع منَّا لا محالة (٢).

واستعمل فعل الدّعاء والنّداء: ﴿ غَتِنِ ﴾ [الشعراء: ١٦٩]، بقوله: ﴿ رَبِّ غَتِنِ وَأَهْلِي مِمّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩]؛ أي: أنّ لوطاً عَلَيْوالسَّلامة له ولأهله، من فعل قومه، ومن عاقبتهم، وفي هذا إشارة إلى أنّ لوطاً عَلَيْوالسَّلام لمّا يئس من قومه، طلب من الله العون، والتّبات على الإيمان، والسّلامة من العذاب (٣).

- قال الدكتور محمّد هلال في قوله تعالى: ﴿إِذْ نَجَيّنَهُ ﴾ [الصافات: ١٣٤]؛ "أي: اذكر إذ نجّيناه، أو اذكر حين نجّيناه وأهله. ونجّيناه تدلّ على طول الزّمن في دعوته لقومه "(٤). والصّيغة المشدّدة: ﴿نَجَيْنَهُ ﴾ [الصافات: ١٣٤] في سورة الصّافات تدلّ على تأكّد هذا التّخليص وشموله لكلّ هؤلاء المؤمنين بلا استثناء (٥).

<sup>(</sup>۱) الجدول في إعراب القرآن وصرفه وبيانه، محمود الصّافي، انتشارات مدين، ط۱، ۱۱۱هـ، ۲۰ الجدول معرب القرآن وصرفه وبيانه، محمود الصّافي، انتشارات مدين، ط۱، ۱۲۱هـ،

<sup>(</sup>٢) النّظم القرآني في قصة لوط، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن الثّري الجامع، ٩/ ٤٧٤.

<sup>(</sup>٥) من بلاغة النّظم القرآني في سورة الصّافّات، ص١٨٥.



## ٣- قوله تعالى: ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٥]:

أسلوب استثناء، وفي الاستثناء إبراز لخروجها منهم، أي: من أهله النّاجين، وإعلان مؤكّد له.

- ﴿إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَيْرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٥]؛ إنّ امرأة لوط عَيَوالسَّكُمُ كانت عجوزاً في الغابرين، وقدّر الله أن تكون في الغابرين، وأن تبقى مع الغابرين، وأن تهلك مع الغابرين. و(الغابرون): جمع غابر. والمراد بهم: قوم لوط المعذّبون الهالكون. واعتبروا غابرين، لأنهم غبروا، وبقوا منتظرين العذابَ(١).

قال الرّاغب في معنى غابر: "الغابر: الماكث بعد مُضيّ ما هو معه، قال تعالى: ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَبِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٥]؛ يعني فيمن طال أعمارهم، وقيل: فيمن بقي ولم يَسِرْ مع لوط "٢٠).

والرّاجح أنّهم غابرون من البقاء، أي: الّذين بقوا في قريتهم ينتظرون وقوع العذاب بهم، فقد غبرت تلك العجوز مع الغابرين، وهلكت مع الهالكين المعذّبين<sup>(٣)</sup>.

## **٤ - قوله تعالى**: ﴿ ثُمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٦]:

بعد أن بين سبحانه إنعامه على لوط عَيَاء السّالة، وبنجاته وأهله المؤمنين، قال مخوّفاً ومحذّراً: ﴿ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٦]؛ فقد عطف على نعمة الرّسالة، والنّجاة بـ: (ثمّ) التي تفيد التّرتيب مع التّراخي، وسبب المهلة أنّ التّدمير والهلاك متراخ عن نجاة لوط عَيَاء السَّكمُ وأهله المؤمنين، فبينهما مهلة،

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ١٤٥، من بلاغة النّظم القرآني، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/ ١٥.٥.



والنّجاة ليست بعد التّدمير وإنّما قبله. ثمّ قال تعالى محذّراً ممّا حلّ بالظالمين: ﴿ مَمَّرُنَا ٱلْأَخَرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٦]؛ أي: أهلكنا بقدرتنا القوم الباقين على كفرهم، كما دمّرنا من بقي على كفره من أهل لوط، كامرأته الّتي كفرت، وانحازت إلى قومها المفسدين، فلم يبق منهم أحد.

وعَبّر بصيغة الماضي، لتحقيق تدميرهم وهلاكهم، وأسند الفعل لنون العظمة بياناً لشدّة هلاكهم إذ إنّه أمر غاية في العظمة. وعرّف ﴿الْأَخَرِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٦] مجموعاً لاستغراق الجنس، وليدلّ على أنّه لم يبق منهم أحد، ولم ينجُ إلّا لوط عَيْدُالسَّكُمُ وأهله المؤمنون (١). وقد ذكر سبحانه هذه القصّة ليعتبر بها مشركو قريش الذين سيقت هذه القصص لِعِظتهم فقال:

٥- قال تعالى: ﴿وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ﴿ وَبِالَّيْلِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨،١٣٧]:

أي: إنّكم يا أهل مكّة لتمرّون بمنازل قوم لوط في تجارتكم للشّام، وتشاهدون آثار هلاكهم نهاراً وليلاً، أفلا تتفكّرون فتخافون أن يصيبكم مثل ما أصابهم (٢). وأكّد الخبر بـ (إنّ)، واللّام المزحلقة تأكيداً للمعنى في قوله: ﴿وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ ﴾ [الصافات: ١٣٧]؛ وهذا الخبر مستعمل للتنبيه والتّعقّل، لا للإخبار المجرّد. والباء في ﴿وَبِاليَّلِ ﴾ [الصافات: ١٣٨]، للظرفيّة، أي: في مسيركم باللّيل. وفُرِّع على ذلك باستفهام إنكاري وبقاء الترتيب مع التّعقيب: ﴿أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨] مشيراً لعدم فطنتهم، لدلالة تلك الآثار على ما حلّ بقوم لوط من سخط الله، بسبب تكذيب رسول الله، وانغماسهم في الفواحش، وعدم توبتهم ورجوعهم.

<sup>(</sup>١) النّظم القرآني في قصة لوط، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٢٤٣.



وفي تعيين وقتى الصّباح واللّيل بقوله: ﴿مُّصْبِحِينَ شَ وَبِٱلَّيْلِ ﴾ [الصافات: ١٣٧، ١٣٨]؟ تذكير بحالهم، وإشارة إلى أنّ أكثر الأوقات الّتي يمشى بها المسافر هي الصباح والمساء، اتّقاء من حرّ الشّمس لأنّ رحلتهم كانت في الصّيف. وقدّم ذكر الصّباح على اللّيل لأنّ المشاهدة تكون أوضح، والإدراك للآثار أكثر(١).

- ﴿ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨]؛ الهمزة للاستفهام والتّوبيخ، لعدم تفكّرهم وتدبّرهم (٢). وهنا الاستفهام هو إنكار عليهم عدم التّعقل، وفي الوقت نفسه يحثّهم عليه (٣).
- ﴿ أَفَلَا تَعُقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨]؛ الآيات والعبر، وتنزجرون عمّا يوجب الهلاك(٤).
- ﴿ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨]؛ أي: أفلا تعتبرون بهم وكيف دمّر الله عليهم، و تعلمون أنَّ للكافرين أمثالُها(٥).

وما من شكّ أنّ نهاية كل متكبّر تحمل الكثير من العظات البالغة، والعبر الواضحة الَّتي يَعتبرُ بها أولوا الألباب، ولا سِيَما إذا كان لنهاية المستكبرين آثارٌ باقيةٌ، وديارٌ خاوية، وأطلالٌ باديةٌ، يمرّ عليها الناس في اللّيل والنّهار، كقوم صالح وقوم لوط عَلَيْهِمَا السَّلَامُ.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن الثّري الجامع، ٩/ ٤٧٦.

<sup>(</sup>٣) من بلاغة النّظم القرآني، ص١٨٥.

تفسير السّعدي، ص٩٤٧.

تفسير ابن كثير، ٧/ ٣٨.



ولقد وجّه القرآن الكريم النّاس إلى الاعتبار بقوم لوط الّذين أُمطِروا مطر السّوء، وكانوا من العتاة الغِلاظ الّذين لا يلين لهم قلب، ولا يرقّ لهم طبع، فوجّه القرآن الكريم النّاس إلى الاعتبار بمصيرهم، وذلك لأمور:

- أَنَّ لَهُمُ آثَاراً خَالَدةً إِلَى يُومِ الدِّينِ، لا تندثر على مرّ الأيَّامِ وكرّ اللَّيالي، قال تعالى: ﴿ وَلَقَد تَرَكْنَا مِنْهَا ءَايَةً كَيْنَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٥].
  - أنَّ الآثار الباقية متاحة لكل ناظر وعاقل، قال تعالى:

﴿ وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ﴿ وَبِٱلَّيْلِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨، ١٣٧].

- في تلك الآثار بيّنات، وهي من مواطن العِبرة، قال تعالى:

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ۞ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُّقِيمٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمَؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥-٧٧]، فهي تُوحي بجبروت الواحد القهار، وتُؤكّد صدق المرسلين، وسوء مصير المكّذبين (١).

#### 💠 سادساً: لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ في سورة القمر

قال الله تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطٍ مَخْتَئَاهُم بِسَحَرِ ﴿ وَلَقَدَ أَنْدَرَهُم بَطْشَتَنَا خَيْنَاهُم بِسَحَرِ ﴿ وَلَقَدُ أَنْدَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتُمَارَوُا بِٱلنَّذُرِ ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ وَظَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ وَلَقَدُ صَبَّحَهُم بُكُرةً عَذَابُ مُسْتَقِرُ ﴿ فَا فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ وَلَقَدُ يَسَّرَنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن صَبّحَهُم بُكُرةً عَذَابُ مُسْتَقِرُ ﴿ فَا فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ وَلَقَدُ يَسَّرَنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُبْكَرةً عَذَابُ مُسْتَقِرُ ﴾ [القمر: ٣٣-٤٥].

<sup>(</sup>١) الدّعوة إلى الله، عبد الرّب نوّاب الدّين، ص٢٨٨.



جاءت قصّة لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ في سورة القمر مختصرة بعد ذكر قصّة قوم نوح وعاد وثمود. وموضوع هذه السّورة كسائر السّور المكّية لتقرير أصول العقيدة الإسلاميّة، كما أنّها أنذرت كفّار مكّة بعذاب مشابه لعذاب الأمم السّابقة الَّتي تمّ ذكرها في السّورة، جزاءً على تكذيبهم الرّسل، وأفردت كلّ قصة عن الأخرى، وعقّبتها بعبارة مخيفة، تدعو للعجب وهي: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٠]، وقَرنها بقوله: ﴿ وَلَقَدُ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ٤٠]، ثم وبّخت مشركي قريش على غفلتهم عن هذه النّذر، وحذرتهم مصرعاً مماثلاً لمصارع أولئك الأقوام، وهو القتل والهزيمة في الدّنيا، وعذابُ الآخرة الأدهى والأمرّ الّذي يصاحبه الذّل والمهانة بالسّحب على وجههم في النّار، فهم في ضلال و شُعُر<sup>(۱)</sup>.

وقد ذكر الله تعالى في سورة القمر القصّة الرّابعة، قصّة قوم لوط، بيّنت عاقبة تكذيب الرّسل، وارتكاب الفواحش، وبيان العقاب الشّديد، وهو التّدمير والإهلاك ليعتبر كل النَّاس، ويعلموا أنَّه ما من هلاك إلَّا بعد إنذار بالعذاب على لسان رسول من رسل الله، ثم تكذيبه (٢).

# ١ - قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنُّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٣]:

تبيّن الآيات الكريمة أنّ قوم لوط كذّبوا رسولهم، وخالفوه، وكذّبوا بالآيات الَّتِي أَنذرهم بها، واقترفوا الفاحشة (٣). وقوله تعالى: ﴿بِٱلنُّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٣]؛ بالرَّسل، والأمور المنذرة على لسانهم. وتكذيب نبيّ واحد كتكذيب جميع الأنبياء،

<sup>(</sup>١) التّفسير المنير، الزحيلي، ١٤/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ١٨٥/١٤.

<sup>(</sup>٣) التّفسير المنير، ١٤/ ١٨٥.



لاتفاقهم على أصول الشّرائع، ولأن هدفهم واحد، ومنهجهم واحد. والآيات هنا تنقلنا مباشرة إلى مشهد العقاب والانتقام (١):

٢ - قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّ خَيَّيْنَاهُم بِسَحَرٍ ﴾ [القمر: ٣٤]:

أ- ﴿إِنَّاَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا ﴾ [القمر: ٣٤]؛ أي: إنّا أرسلنا عليهم عذاباً حاصباً أهلكهم، وقد أكّد العذاب بحرف التّوكيد (إنّا)، وجاء بالجملة الاسمية ليدلّ على تحقّق عذابهم، وثبوته عليهم، وجعل خبرها بصيغة الماضي.

- ﴿أَرْسَلْنَا ﴾ [القمر: ٣٤]: لبيان تحقيق إرساله عليهم، وكرّر ذِكر ضمير التّعظيم تأكيداً على عظمة المرسِل سبحانه ونفاذ أمره. ودلّ الاستعلاء في قوله: ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ [القمر: ٣٤] على هوانهم عند الله، وصَغَارهم، وفي ذلك بيان لتمكُّن العذاب منهم، واستقراره عليهم؛ حيث شبّه حال العذاب بحال من اعتلى الشّيء وركبه. ثم وصف العذاب بقوله: ﴿حَاصِبًا ﴾ [القمر: ٣٤]؛ والحاصب: الرّيح الّتي تحصب، أي: ترمي بالحصباء، وهي الحجارة الصّغيرة الّتي تهلك من تصيبه بأمر الله تعالى. وقد أقيمت الصّفة مقام الموصوف حيث كثر استعمال الحاصب في الرّيح الشّديدة، أي: أرسلنا عليهم ريحاً حاصباً بالحجارة الّتي هي الحصباء. وجيء باسم الفاعل ليدلّ على استمرار حصبهم وثبوته عليهم، حتّى لا يبقى منهم أحد. وذكّره لإرادة الجنس، إذ المقصود بيان جنس العذاب، لا بيان من على يده العذاب، والتّنوين يدل على العموم (٢٠). ولفظ الحاصب ذات جرس وقْع على يده العذاب، والتّنوين يدل على العموم (٢٠). ولفظ الحاصب ذات جرس وقْع الحجارة، وفيه شدة وعنف تناسب جوّ المشهد (٣٠). ومن ثمّ استثنى من عموم ذلك العذاب آلَ لوط بقوله:

<sup>(</sup>۱) تفسير الشّعراوي، ۲۶/ ۱٤٧٨٢.

<sup>(</sup>٢) النّظم القرآني في قصّة لوط، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) النّظم القرآني في قصة لوط، ص٢٢٥.



ب- ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطِ ۗ بَخَّيْنَاهُم بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٣٤]؛ أي: خرجوا من آخر اللّيل فنجوا ممّا أصاب قومهم، ولم يؤمن بلوط من قومه أحد، ولا رجل واحد، حتى امرأته، أصابها ما أصاب قومها، وخرج نبيّ الله وبناتٌ له من بين أظهرهم سالماً لم يمسّه سوء (١٠).

- ﴿ بَكِينَاهُم ﴾ [القمر: ٣٤]؛ جاء الفعل بالماضي على صيغة المبالغة، تحقيقاً لنجاتهم، وتأكيداً عليها، وأُسند الفعل لضمير التعظيم (نا) تعظيماً للشّأن. و ﴿ بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٣٤]؛ الباء للمصاحبة، أي: حال كونهم متلبّسين بوقت السّحر، والمراد بالسّحر هنا وقت ليلة العذاب، وفيه إشارة إلى أنّ التنجية وقعت قُبيل حدوث العذاب، حيث كانت بداية العذاب بقوله: ﴿ وَلَقَدُ صَبّحَهُم بُكُرَةً عَذَابُ مُسْتَقِرُ ﴾ [القمر: ٣٨]؛ أي: حلّ بهم العذاب في الصّباح (٢٠). ثمّ بيّن أسباب نجاة لوط عَيْهِ السّاكم، وآله من العذاب:

# ٣- قوله تعالى: ﴿ نِعْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴿ كَذَاكِ فَجُزِي مَن شَكَر ﴾ [القمر: ٣٥]:

أ- ﴿ نِعْمَةً مِنْ عِندِنَا ﴾ [القمر: ٣٥]؛ أي: فضل وإنعام من الله عليهم، أي: أنجينا لوطاً وآله من العذاب الذي نزل بقومه، على سبيل الإنعام الصّادر من عندنا عليهم. و ﴿ نِعْمَةً ﴾ [القمر: ٣٥]؛ في محل نصب مفعول مطلق، والتّقدير: أنعمنا عليهم نعمة، إذ الإنجاء نعمة، وهي نكرة تفيد التّخصيص، والتّنوين للتّعظيم، أي نعمة نجاتهم من أعظم النّعم عليهم. و ﴿ مِنْ ﴾ [القمر: ٣٥]؛ بيانيّة تدلّ على المنعم سبحانه و ﴿ عِندِنَا ﴾ [القمر: ٣٥]؛ ظرفيّة مكانيّة تدل على الاستئثار، أي: أنّ الأمر بنجاتهم من عنده سبحانه، لا من عند غيره. وضمير (نا) للتّعظيم،

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير، ۷/ ٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) النّظم القرآني في قصّة لوط، ص٢٢٦.



والإشارة فيه إلى المنعم سبحانه، وفيه تنويه عظيم بهذا الإنعام، لأنّه صادر من المنعم سبحانه وهو الّذي لا تُعدّ نعمه ولا تُحصى(١).

ب- ﴿ عَنَالِكَ نَجْزِى مَن شَكَر ﴾ [القمر: ٣٥]؛ أي: بمثل ذلك الجزاء من الإنعام. والنّتيجة أنّنا نكافئ كلّ شاكر لنا من الذين يفعلون ما نأمر، وينتهون عما ننهى. وفي الآية بشارة للمؤمنين الشّاكرين بالنّجاة من كلّ مكروه، وذلك حتّى يزدادوا طاعة لربّهم (٢).

- وجاء اسم الإشارة (كذلك) للبعيد، بياناً لعِظم نعمة النّجاة من الله سبحانه. وعبر بصيغة المضارع (نجزي) ليدلّ على تجدّد وحدوث نجاة المؤمنين كلما جاء العذاب. وجاء بالاسم الموصول (مَنْ)، ليدلّ على العموم والشّمول لكلّ أحد. وعبّر عن صلة الموصول بالماضي (شكر) دلالةً على تحقّق ذلك منه سابقاً. وقُدِّم ذكر النّعمة على الشّكر من باب تقديم السّبب على المسبّب، حيث قَدَّم النّعمة الّتي توجب الشّكر، وهي سبب فيه، لأنه لا شكر إلّا بعد نعمة (٣).

### ٤ - قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَنْذَرَهُ مِ بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْاْ بِٱلنَّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٦]:

أي: ولقد أنذرهم نبيهم بطشة الله تعالى بهم؛ وهي عذابه الشّديد وعقوبته البالغة قبل حلوله بهم إن لم يؤمنوا، فما التفتوا إلى ذلك، ولا أصغوا إليه، بل شكّوا في الإنذار، ولم يصدقوه، وكذبوه (٤).

<sup>(</sup>١) التّحرير والتنوير، ١١/ ١٦٢، النّظم القرآني، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني، ١٤/ ٩٠، النّظم القرآني، ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) النّظم القرآني، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) التّفسير المنير، ١٨٦/١٤.



- ﴿فَتَمَارَوْا بِٱلنُّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٦]؛ أي: تمادَوا وشكَّكوا فيها، وكذَّبوا بها، ثمّ تمادوا في الفاحشة الّتي يرتكبونها(١).

٥- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ ۦ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُدُرِ ﴾
 [القمر: ٣٧]:

أ- ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيفِهِ ﴾ [القمر: ٣٧]؛ المراودة من الإرادة، قال الرّاغب: "الإرادة في الأصل قوة مركّبة من شهوة وحاجة وأمل، وجُعِلَت اسماً لنزوع النّفس إلى الشيء، مع الحكم فيه بأنه ينبغي أن يُفعَل أو لا يُفعَل ". والمراودة: "أن تنازع غيرك في الإرادة، فتريد غيرَ ما يريد، أو ترود غير ما يرود "(١).

وذكرت المراودة في القرآن في شأن امرأة العزيز ونسوة المدينة مع يوسف عَلَيهِ السَّكَمُ، حيث راودته امرأة العزيز عن نفسه، ونازعته في إرادته، إذ إنّ امرأة العزيز تريد منه ارتكاب الفاحشة معها، وهو يريد أن يتعفّف ويتطهّر ويستعصم. وكانت نتيجة هذه المراودة هزيمة امرأة العزيز ونسوة المدينة في مراودتهن له، وتحطيم إرادتهن أمام إرادته، وانتصار يوسف في إرادته. وذُكرت المراودة هنا في موقف قوم لوط، فقد أراد لوط عَليهِ السَّكَمُ الدِّفاع عن ضيوفه، وأراد قومه أخذ ضيوفه، وتنازعت الإرادتان، فكانت المراودة: ﴿وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيفِهِ ﴾ [القمر: ٣٧]، وكانت النتيجة هزيمة القوم الشّاذين في إرادتهم الشّاذة، وانتصار لوط عَليهِ السَّادة، وانتصار لوط عَليه السَّادة، وانتصار الوط عَليه السَّادة، وانتصار الوط عَليه السَّادة، وانتصار الوط عَليه السَّادة العالية الكريمة (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير الشّعراوي، ۲۶/ ۱٤٧٨٤.

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) القصص القرآني، ١/١٥٠.



ب- ﴿ فَطَمَسْنَا آَعَيُنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٧]؛ توحي هذه الآية الكريمة والتي بعدها أنّ العذاب وقع بهم على مرحلتين:

المرحلة الأولى: إنّ الله طمس أعينهم فأعماهم، وكان هذا في الليل، عندما راودوا لوطاً عن ضيوفه الملائكة، فأمرته الملائكة أن يسير مع أهله المؤمنين وقت السحر، وطمسوا أعين القوم الشّاذين المتجمّعين على باب منزل لوط عَلَيْوالسَّلام، فأصيبوا بالعمى، فعادوا لا يرون شيئاً، ولا يلوون على شيء.

المرحلة الثانية: إيقاع الدّمار بهم، وكان هذا عند صباح في اليوم التالي: ﴿وَلَقَدَ صَبَاحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرُ ﴾ [القمر: ٣٨].

أخبرت الملائكة لوطاً عَلَيهِ السَّلَمُ أنّ العذاب واقع بالقوم في الصّباح، عندما يكونون مُصبحين: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَا وَلَاّ مَقُطُوعُ مُصبحين ﴾ [الحجر: ٢٦]، ولمّا جاء الصّباح وأشرقت الشمس أخذتهم الصّيحة: ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٣٧]، وبعد الصّيحة قلب الله القرية قلباً، فجعل عاليها سافلها(۱)، وقد بيّنًا ذلك في السُّور السّابقة.

قال الإمام الطّبريّ رَحْمَهُ اللّهُ في قوله تعالى: ﴿ فَطَمَسْنَا آَعْيُنَهُمْ ﴾ [القمر: ٣٧]؛ أي: فطمسنا على أعينهم، حتّى صيّرناها كسائر الوجه لا يُرى لها شَق، فلم يبصروا ضيفه. وفي قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُواْ عَذَابِى وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٧]؛ يقول - تعالى ذكره - فذوقوا معشرَ قوم لوط من سدوم عذابي الّذي حلّ بكم، وإنذاري الّذي أنذرت به غيركم من الأمم من النّكال والمثلات (٢٠).

<sup>(</sup>١) القصص القرآني، ١/ ١٧ ٥.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ٢٧/ ١٠٦.



## 7 - قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُ مِ بُكْرَةً عَذَابُ مُّسْتَقِرٌّ ﴾ [القمر: ٣٨]:

قال الطّبري رَحْمَهُ اللّهُ: "يقول (تعالى ذكره) ولقد صُبّح قوم لوط ﴿ بُكُرَةً عَذَابُ مُسْتَقِرٌ ﴾ [القمر: ٣٨]؛ ذكر أنّ ذلك كان عند طلوع الفجر ".

- وقوله: ﴿عَذَابُ ﴾ [القمر: ٣٨]؛ وذلك قلب الأرض بهم، ثمّ إتباعهم بحجارة من سجّيل منضود؛ أي: متتابعة.

- وقوله ﴿مُّسَتَقِرُ ﴾ [القمر: ٣٨]؛ يقول: استقرّ ذلك العذاب فيهم إلى يوم القيامة، حتّى يوافوا عذاب الله الأكبر في جهنّم(١).

٧- قوله تعالى: ﴿فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٩]:

يقول (تعالى ذكره) لهم: فذوقوا معشر قوم لوط عذابي الذي أحللته بكم، بكفركم بالله، وتكذيبكم رسوله، وإنذاري بكم الأمم سواكم، بما أنزلته بكم من العقاب (٢).

٨- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ٤٠].

قال الطّبري رَحْمَهُ اللّهُ: "يقول (تعالى ذكره): ولقد سهّلنا القرآن للذّكر لمن أراد التّذكّر به، فهل من متّعظ ومعتبر به؟ فينزجر به عمّا نهاه الله عنه إلى ما أمره به، وأذن له فيه؟"(٣).

قال صدّيق حسن خان رَحْمَهُ اللّهُ: "لعل وجه تكرير تيسير القرآن بالذّكر في هذه السّورة، الإشعارُ بأنّه منّة عظيمة لا ينبغي لأحد أن يغفل عن شكرها؛ ولأنّ في كلّ

<sup>(</sup>۱) جامع البيان، ۲۷/ ۱۰٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢٧/ ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٢٧/ ١٠٧.



قصّة إشعاراً بأنّ تكذيب كلّ رسول مقتضٍ لنزول العذاب، واستماع كلّ قصّة مستدع للادّكار والاتّعاظ، وهذا حكم التكرير في قوله تعالى: ﴿فَيَأَيِّ ءَالَآ رَبِّكُمَا مستدع للادّكار والاتّعاظ، وهذا حكم التكرير في قوله تعالى: ﴿فَيَأَيِّ ءَالَآ رَبِّكُمَا تُكُرِّ الرّباء والقصص في تُكَدِّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٣٠]، عند كلّ آية أوردها، وكذلك تكرير الأنباء والقصص في أنفسها لتكون تلك العبرة حاضرة للقلوب، مصورة للأذهان، مذكورة غير منسيّة في كلّ أوان (١٠).

## 💠 سابعاً: امرأة لوط عَيْهِ السَّلَمُ في سورة التَّحريم:

قال تعالى: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوْجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَخْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا وَقِيلَ النَّارَ مَعَ ٱلدَّخِلِينَ ﴾ [التحريم: ١٠].

في هذه الآية الكريمة حديث صريح عن موقف امرأة نوح وامرأة لوط عَلَيْهِمَاالسَّلَامُ، فقد ظلّت تلك المرأتين على كفرهما، فلم ينفعهما زواجهما من النبيّين الكريمين.

١- قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ ﴾
 [التحریم: ١٠]:

يأتي المَثل هنا ليلفت الأذهان إلى أنّ الهداية بأمر الله تعالى، فهو يهدي من يشاء ويُضلّ من يشاء، قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْ تَدِينَ ﴾ [القصص: ٥٦]؛ فالكافر يكفر لو كان يعيش في بيئة إيمانيّة، وحوله رفاق مؤمنون وموحّدون، ويعرف الحقّ من الباطل، والخير من الشّر، وهذا الذي حصل مع تلك المرأتين، فحاشا لنوح عَيْهِ السّكمُ وللوط عَيْهِ السّكمُ

<sup>(</sup>۱) فتح البيان، ١٣/ ٢٠٤.



أن يُقصّرا في دعوة زوجَتيهما إلى الله تعالى، وإلى الإيمان به، وإلى الحقّ والفضيلة، والمعروف والخير، ولكنّ القلوب المريضة تأبى إلّا أن تكفر، ولو كانت برعاية نبيّ مرسل مبارك، أو رجل صالح(١).

٢- قوله تعالى: ﴿ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ ﴾ [التحريم: ١٠]:

زكّى المثلُ كُلَّا من نوح ولوط عَيْهِمَالسَّلامُ بقوله تعالى: ﴿عَبْدَيْنِ ﴾ [التحريم: ١٠]؛ فهما حقّقا وليس ذلك فحسب، وإنّما أردفهما بقوله: ﴿صَلِحَيْنِ ﴾ [التحريم: ١٠]؛ فهما حقّقا العبوديّة الخالصة لله عَنَهُمَلَ، مع تحقيقهما الصلاح. وفيه الإشارة إلى صلاح الدّين وصلاح العلاقة الصّحيحة مع النّاس، ولهذا كانت دعوة الصّلاح هي دعوة الأنبياء، فقد قال يوسف عَيْهِالسَّلَمُ بعد كلّ ما أوتي من الملك والرّفعة والمكانة والعزّة والشّرف، فقد كان نبيّاً ورسولاً وصدّيقاً، وقائداً بتفسير الرُّؤى، وعزيزاً، وذا جاه، وذا مال، قال داعياً ربّه بَارَكَوَتَعَالَ: ﴿رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن وَأَلْحِقْنِي أَنتَ وَلِيء فِي الدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَة أَ قَوْفَنِي مُسْلِمَا وَأَلْحِيْنَ ﴾ [يوسف: ١٠١]. وقالها سليمان عَيْهَاسَكَمُ كما ذكر سُبْحَانَهُ وَعَلَى عنه: ﴿فَتَبَسَمَ ضَاحِكاً مِن قَوْلِها وَقَالَ رَبِّ أَوْنِغِينَ أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلِّي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى عنه: ﴿فَتَبَسَمَ ضَاحِكاً مِن قَوْلِها وَقَالَ رَبِّ أَوْنِغِينَ أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلِّي آنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى الدَّهُ وَعَلَى اللهُ المَعْمَلَ عَلَى وَعَلَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى وَالدَى اللهُ المَالِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩].

كما وردت في هذا المثل الصّريح كلمة (تحت) في إشارة إلى العلاقة الزّوجية، بمعنى أن كُلَّا من نوح ولوط عَلَيْهِمَا السَّلامُ كانا هما الأعلى في تسلسل الهرم في بيت الزّوجية (٢).

<sup>(</sup>۱) اللّفتات المليحة للأمثال الصّريحة في القرآن، عبد الستار المرسومي، دار المعراج، ٢٠١٦م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) اللَّفتات المليحة للأمثال الصّريحة، المصدر السّابق، ص٢١٨، نوح والطوفان العظيم، ص٢١٨.



## ٣- قوله تعالى: ﴿فَنَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا ﴾ [التحريم: ١٠]:

يتبادر لذهن العامّة من النّاس، أنّها الخيانة الزّوجيّة، وهذا من الأمور الّتي لا ينبغي أن تكون في حقّ الأنبياء عَلَيْهِمَالسَّكمُ، فقد جُعل للأنبياء صفات خاصّة من أجل ألّا ينفر النّاس عنهم وعن دعوتهم، ومن ذلك:

الخلوُّ من الأمراض المعدية، والعصمة من الكذب والخيانة، وصيانة العرض، من أجل ألّا يجد النّاس سُبّة عليهم، ولكن الخيانة هنا من نوع آخر (۱). قال ابن كثير رَحْمَهُ اللّهُ: "﴿ فَنَانَتَاهُمَا ﴾ [التحريم: ١٠]؛ أي: في الإيمان، فلم توافقاهما على الإيمان، ولا صدقتاهما في الرّسالة، فلم يُجْدِ ذلك كلّه شيئاً، ولا دفع عنهما محذوراً، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَلَمْ يُغْنِيا عَهُ مُما مِنَ اللّهِ شَيْعًا ﴾ [التحريم: ١٠]؛ أي: لكفرهما. وقيل للمرأتين: ﴿ أَدْخُلَا النّارَ مَعَ الدَّخِلِينَ ﴾ [التحريم: ١٠]، وليس المراد بقوله: ﴿ فَنَانَتَاهُمَا ﴾ [التحريم: ١٠]، أنّ الخيانة في فاحشة، بل في الدّين، فإنّ نساء الأنبياء معصومات في الوقوع في الفاحشة لحرمة الأنبياء "(۱).

# أ- خيانة امرأة نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ:

لم تكن امرأة نوح تُصدِّق به عَلَيْ السَّلَام، بل كانت تقول للنّاس إنّه مجنون – حاشاه – فقد جاء في تفسير ابن جرير الطّبري: أنّ ابن عباس سُئل وهو إلى جانب الكعبة عن قول الله تعالى: ﴿ فَاَنتَاهُمَا ﴾ [التحريم: ١٠]، فقال: أمّا إنّه لم يكن بالزّنى، ولكن هذه تخبر النّاس أنّه مجنون، أو أنّ خيانتها له أنّها كانت تُخبر الولاة في ذلك العصر بأسماء من يؤمن بنوح عَلَيْ السَّلَام، وقد قال الماوردي في (النكت

<sup>(</sup>١) نوح والطوفان العظيم، ص٣١٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، ۶/ ۳۹۳.



والعيون): "خيانة امرأة نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّها كانت تُخبر النَّاس أَنَّه مجنون، وإذا آمن أحد به أخبرت الجبابرة به(١). وقال بعض العلماء أنَّها قد ماتت قبل الطُّوفان(٢).

#### ب- خيانة إمرأة لوط عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ:

إن خيانتها لزوجها لوط عَيَهِ السَّكَمُ: أنّها كانت تُعلِم قوم لوط عندما يأتيه الضِّيفان، وكانت كافرة ومنحازة لقومها الكفرة، ولم تكن خيانتها بارتكاب الفاحشة، قال الضَّحَّاك عن ابن عبّاس: "ما بَغَت امرأة نبيّ قط. وقد أهلكها الله مع كفّار قومها، إذْ قلب الله بهم البلاد عاليها سافلها "".

## ٤ - قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ أَدْخُكَا أَلنَّارَ مَعَ ٱللَّاخِلِينَ ﴾ [التحريم: ١٠]:

أي: وحكم الله عليهما حكماً مُبرَماً بدخول النّار، إذ لم ينفعهما كونهما زوجتَي رسولَين من رسل الله، فهما يوم الدّين من أصحاب النّار (٤)، فلا كرامة ولا شفاعة في أمر الكفر والإيمان، وأمر الخيانة في العقيدة؛ حتّى أزواج الأنبياء (٥).

## 💠 ثامناً: إشارات للاعتبار من قصّة لوط عَيْدِالسَّلَمُ في سور أخرى:

جاء ذكر قصّة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في إشارات للاعتبار في سور متعدّدة، ومنها:

# ١ - ذكر قصّة لوط في سورة التّوبة:

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَهِمِمَ وَأَصْحَابِ مَدْيَنَ وَٱلْمُؤْتِفِكَتِ ۚ أَتَتَهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ ۗ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠].

<sup>(</sup>١) النَّكت والعيون تفسير الماوردي، أبو الحسن الماوردي، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٨م، ٦/ ٤٦-٤٧.

<sup>(</sup>٢) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ في القرآن المجيد، الميداني، ص٠٠٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السّابق، ٣١٠.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن مع التّصرّف، ٦/ ٣٦٢١.



يقول الله تعالى محذّراً للّذين يسيرون في طريق الهلكى، ولا يتعظون: ألم يأتهم نبأ الّذين من قبلهم ممّن ساروا في نفس الطّريق؛ قوم نوح، وقد غمرهم الطوفان، وطواهم اليمّ في تيّار الفناء المرهوب، وأصبحوا في عالم البرزخ حيث العذاب إلى يوم القيامة. وعاد؛ وقد أُهلكوا بريح صرصر عاتية، وثمود؛ وقد أخذتهم الصّيحة، وقوم إبراهيم؛ وقد أُهلك طاغيتهم المتجبّر، وأُنجِيَ إبراهيم، وأصحاب مدين؛ وقد أصابتهم الرّجفة، وخنقتهم الظّلة، والمؤتفكات قرى قوم لوط؛ وقد قطع الله دابرهم (۱). وقلب الله بيوت قوم لوط لمّا دمّرها قلباً، فجعل عاليها سافلها فصارت (مؤتفكات) أي: مصروفات مقلوبات.

جاء عذاب قوم لوط عَيْهِ السّكامُ بما يتناسب مع جرائمهم وشذوذهم، والعذاب والعقاب والجزاء من جنس العمل، فلقد ترك أولئك الشّاذّون النّساء إلى الرّجال، وقَضَوا شهواتهم عند أمثالهم من نفس الجنس، وبذلك قلبوا الحقائق والقيم، وقلبوا الفطرة والمنطق، وحوّلوا الرّجل الذكر الّذي خلقه الله ليطلب النّساء، ويكون فاعلاً في امرأته، وجعلوه مطلوباً من قبل الرّجال الشّاذين، مفعولاً فيه، مركوباً لهم، وهذا هو الإفك بعينه وهذا هو قلب الحقائق، وهذا هو الصّرف عن الفطرة إلى الشّذوذ.

ولذلك ناسب أن يقلب الله تعالى بيوتهم، بعد أن قلبوا فطرتهم ورجولتهم، فجعل عاليها سافلها، لأنهم كانوا يركبون الرّجال من العالمين، والأصل أن يكون هؤلاء الرّجال راكبين طالبين للنّساء (٢)، وفق سنّة الله في الزّواج بين الذّكر والأنثى، وعقود النّكاح الشّرعية.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن مع التّصرّف، ٣/ ١٦٧٤.

<sup>(</sup>٢) القصص القرآني، ١/ ٢١٥.



تحدّث الله في الآية الكريمة عن أمم ظلمت نفسها، ومضت فيها سنّة الله: ﴿ فَمَا كَانَ اللهُ فِي الآية الكريمة عن أمم ظلمت نفسها، ومضت فيها سنّة الله: ﴿ فَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾ [التوبة: ٧٠]، إذْ وقع بهم من عقوبته ما أوقع، ﴿ وَلَكِن كَانُوا اللهُ مُن يَظْلِمُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠]، حيث تجرّؤوا على معاصيه، وعصوا رسوله، وإتّبعوا أمر كلّ جبّار عنيد (١٠).

## ٧- ذكر قوم لوط في سورة الحج:

قال تعالى: ﴿وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَعَادُ وَتَمُودُ ۞ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ ۞ وَأَصْحَابُ مَدْيَنَ ۖ وَكُذِّبَ مُوسَى ۗ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَفِرِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ ۗ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ۞ فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا وَهِي ظَالِمَةُ فَهِي أَخَذْتُهُمْ ۗ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ۞ فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا وَهِي ظَالِمَةُ فَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِثْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرِ مَّشِيدٍ ۞ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِثْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرِ مَشِيدٍ ۞ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ فَلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَاكِنَ تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ اللَّهُ مُونَ فَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُولِ ﴾ [الحج: ٢٤-٢٤]:

يقول تعالى لنبيّه المصطفى محمّد صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: إِن يكذّبك هؤلاء المشركون، فلست بأوّل رسول كُذِّب، وليسوا أوّل أمّة كذّبت رسولها، ﴿وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كَلَّبَ مُوسَى مَا قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَثَمُودُ ﴿ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ ﴿ وَأَصْحَبُ مَدْيَنَ ﴾ [الحج: ٤٤]؛ أي: قوم شعيب. ﴿وَكُذِّبَ مُوسَى اللَّ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [الحج: ٤٤]؛ المكذّبين، فلَم أعاجلهم بالعقوبة، بل أمهلتهم.

- ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ [الحج: ٤٤]؛ أي: إنكاري عليهم كفرَهم وتكذيبهم كيف حاله؟ كان أشدّ العقوبات، وأفظع المثلات، فمنهم من أغرقناه، ومنهم من أخذته الصّيحة، ومنهم من أُهلِك بالرّيح العقيم، ومنهم من خُسِف به الأرض،

<sup>(</sup>۱) تفسير السّعدي، ص٤٢٩.



ومنهم من أُرسِل عليه عذاب يوم الظُّلَّة، فليعتبر بهم هؤلاء المكذّبون أن يصيبهم ما أصابهم، فإنّهم ليسوا خيراً منهم، ولا كُتب لهم براءة في الكتب المنزّلة من الله، وكم من المعذّبين المُهلكين من أمثال هؤلاء.

- ولهذا قال: ﴿فَكَأَيِّن مِّن قَرَيَةٍ ﴾ [الحج: ٤٥]؛ أي: وكم من قرية.
  - ﴿ أَهْلَكَ نَهَا ﴾ [الحج: ٥٤]؛ بالعذاب الشَّديد والخزي الدُّنيوي.
- ﴿وَهِيَ ظَالِمَةٌ ﴾ [الحج: ٥٥]؛ بكفرها بالله وتكذيبها لرسله، فلم يكن عقوبتنا لها ظلماً بها.
- ﴿ فَهِىَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ [الحج: ٤٥]؛ أي: فديارهم بقصورها وجدرانها، قد سقطت على عروشها، فأصبحت خراباً بعد أن كانت عامرة، وموحشة بعد أن كانت آهلة بأهلها آنسة.
- ﴿ وَبِثِرِ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرِ مَشِيدٍ ﴾ [الحج: ٤٥]؛ أي: وكم من بئر قد كان يزدحم عليها الخلق لشربهم، وشرب مواشيهم، فَفُقِد أهله، وعُدم منه الوارد والصَّادر، وكم من قصر تعب عليه أهله فشيَّدوه ورفعوه وحصَّنوه وزخرفوه، فحين جاءهم أمر الله، لم يُغنِ عنهم شيئاً، وأصبح خالياً من أهله، وقد صاروا عبرة لمن اعتبر، مثالاً لمن فكر ونظر (١).
- لهذا دعا الله عباده إلى السّير في الأرض لينظروا ويعتبروا، فقال: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الحج: ٤٦]؛ بأبدانهم وقلوبهم.
- ﴿فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦] آيــاتِ الله ويتأمّلــون بهــا مواقع عبَره.

<sup>(</sup>۱) تفسير السّعدي، ص٧١١.



- ﴿ أَوْ ءَاذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦] أخبارَ الأمم الماضية، وأنباء القرون المعذبين، وإلّا فمجرّد نظر العين وسماع الآذان الخالي من التّفكر والاعتبار غير مفيد، ولا موصل إلى المطلوب.

- ولهذا قال: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦]؛ أي: هذا العمى الضّارّ في الدّين عمى القلب عن الحقّ، حتّى لا يشاهده كما لا يشاهد الأعمى المرئيّات، وأمّا عمى البصر؛ فغايته بلغة، ومنفعته دنيويّة (١).

## ٣- ذكر عذاب قوم لوط في سورة الفرقان:

أشار الله تعالى إلى هذه القصص، وقد بسطها في آيات أُخر، ليُحذّر المخاطبين من استمرارهم على تكذيب رسولهم، فيُصيبهم ما أصاب هؤلاء الأمم الّذين كانوا قريباً منهم، ويعرفون قصصهم بما استفاض واشتهر عنهم، ومنهم من يرون آثارهم عياناً، كقوم صالح في الحِجْر، وكالقرية الّتي أمطرت مطر السّوء بحجارة من سجّيل، يمرُّون عليهم مصبحين وباللّيل في أسفارهم، فإن أولئك

<sup>(</sup>۱) تفسير السّعدي، ص٧١١.



الأمم ليسوا شرّاً منهم، ورسلهم ليسوا خيراً من رسول هؤلاء: ﴿أَكُفّارُهُ خَيْرٌ مِّنَ اللّهِ مِن اللّهِ من الإيمان مع ما أُوْلَيَكُم أُمْ لَكُم بَرَآءَةٌ فِي الزُّبُرِ ﴾ [القمر: ٤٣]، ولكنّ الّذي منع هؤلاء من الإيمان مع ما شاهدوا من الآيات؛ أنّهم كانوا لا يَرْجون بعثاً ولا نشوراً؛ فلا يَرْجون لقاء ربهم، ولا يخشون نكاله، فلذلك استمرّوا على عنادهم، وإلّا فقد جاءهم من الآيات ما لا يبقى معه شك ولا شبهة ولا إشكال ولا ارتياب(١).

## ٤ - قوم لوط في سورة (ص):

قال تعالى: ﴿كَنَّبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْتَادِ ۞ وَقَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَكَنَّكَةً أَوْلَةٍ كَالَّهُ الْأَسُلَ فَقَ عِقَابِ ﴾ [سورة ص: ١٢-١٤].

يحذّر الله عَزَقِهَلَ أهلَ مكّة والنّاس أن يفعل بهم كما فعل بالأمم مِن قبلهم، الّذين كانوا أعظم قوّة منهم وأشدّ تحزُّباً على الباطل.

- ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْتَادِ ﴾ [سورة ص: ١٢]؛ أي: ذو الجنود العظيمة والقوّة الهائلة.
  - ﴿ وَثَمُودُ ﴾ [سورة ص: ١٣]؛ قوم صالح.
- ﴿ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ لَـَيْكَةِ ﴾ [سورة ص: ١٣]؛ والأيكة: الأشجار والبساتين الملتفّة، وهم قوم شعيب.
- ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلْأَخْزَابُ ﴾ [سورة ص: ١٣]؛ اللّذين اجتمعوا بقوّتهم وعَدَدهم وعُدَدهم عَدُدهم على ردِّ الحقِّ، فلم تغنِ عنهم شيئاً.
- ﴿إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ عِقَابِ ﴾ [سورة ص: ١٤]؛ أي: فحقَّ عليهم عقاب الله (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، ص٧٧٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير السّعدي، ص٩٥٣.



### ٥- ذكر إخوان لوط في سورة ق:

قال تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَأَصْحَبُ ٱلرَّسِ وَتَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطٍ ﴿ وَالْمَالَ فَحَقَّ وَعِيدِ ﴾ [سورة ق: ١٢-١٤].

أي: كذّب الّذين من قبلهم من الأمم رسلَهم الكرام، وأنبياء هم العِظام، كنوح؛ كذّبه قومه، وثمود كذّبوا صالحاً، وعاد كذّبوا نبي الله هود، وإخوان لوط كذّبوا لوطاً، وأصحاب الأيكة كذّبوا شعيباً، وقوم تُبَّع - وتُبَّع كل ملكٍ مَلكَ اليمن في الزّمان السّابق قبل الإسلام - فقوم تُبَّع كذّبوا الرسول الّذي أرسله الله إليهم، ولم يخبرنا الله من هو ذلك الرّسول، وأيُّ تُبَّع من التّبابعة، لأنه - والله أعلم - كان مشهوراً عند العرب العرباء الّذين لا تخفي ماجرياتهم عليهم، خصوصاً مثل هذه الحادثة العظيمة، فهؤلاء كلّهم كذّبوا الرّسل الّذين أرسلهم الله إليهم، فحقّ عليهم وعيدُ الله وعقوبته، ولستم أيّها المكذّبون محمداً صَالِللهُ عَلَيْهُ وَسَالِمُ خيراً منهم، ولا رسلهم أكرم على الله من رسولكم، فاحذروا جرمهم؛ لئلًا يصيبكم ما أصابهم (۱۰).

## ٦- ذِكْرُ المؤتفكة في سورة النجم:

قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ مِ أَهْ لَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ۞ وَثَمُودَاْ فَمَا أَبْقَى ۞ وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ۞ وَٱلْمُؤْتِفِكَةَ أَهْوَىٰ ۞ فَغَشَّلَهَا مَا غَشَّى ۞ فَيَأْيِ ءَالَآءِ رَبِّكَ تَتَمَارَىٰ ﴾ [النجم: ٥٠-٥٥].

- ﴿وَأَنَّهُ ۚ أَهْ لَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ﴾ [النجم: ٥٠]؛ هم قوم هود عَلَيْهِ السَّلَامُ، حين كذَّبوا هوداً، فأهلكهم الله بريح صرْصر عاتية.

<sup>(</sup>۱) تفسير السّعدي، ص١٠٩٠.



- ﴿ وَتَمُودَا ﴾ [النجم: ٥١]؛ قوم صالح عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ أرسله الله إلى ثمود، فكذّبوه، فبعث الله إليهم النّاقة آية، فعقروها، وكذّبوه، فأهلكهم الله تعالى.
  - ﴿ فَمَا آَبُقَىٰ ﴾ [النجم: ٥١] منهم أحداً، بل أبادهم عن آخرهم.
- ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِّن قَبَلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ هُمْ أَظَلَمَ وَأَطْغَى ﴾ [النجم: ٥٦] من هؤ لاء الأمم، فأهلكهم الله وأغرقهم.
- ﴿وَٱلْمُؤْتَفِكَةَ ﴾ [النجم: ٥٣]؛ هم قوم لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ. ﴿أَهُوكَ ﴾ [النجم: ٥٣]؛ أي: أصابهم الله بعذاب ما عذّب به أحداً من العالمين، قلبَ أسفل ديارهم أعلاها، وأمطر عليهم حجارة من سجّيل. ولهذا قال: ﴿فَغَشَّهَا مَا غَشَّى ﴾ [النجم: ٤٥]؛ أي: غشّاها مِنَ العذاب الأليم الوخيم ما غشّى، أي: شيء عظيم لا يمكن وصفه (١).

## ٧- ذكر المؤتفكات في سورة الحاقة:

أشارت سورة (التوبة) و(النّجم) و(الحاقّة) إلى قوم لوط، من دون ذكر اسمهم، واتفقت في المسمّى بـ (المؤتفكات) في سورتي (التّوبة) و(الحاقّة)؛ بصيغة الجمع، وب(المؤتفكة) في سورة (النّجم) بالإفراد، لأنّ كل ما كان وصفاً لجمع المؤنّث يجوز أن يأتي بصيغة المفرد وبصيغة الجمع (٢).

قال تعالى: ﴿ وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَ الْمُؤْتَفِكُتُ بِالْخَاطِئَةِ ﴿ فَعَصَوْاْ رَسُولَ رَبِهِمْ فَأَخَذَهُمْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْ الطّاغيتان عاد وثمود الَّخَذَةَ رَابِيَةً ﴾ [الحاقة: ٩، ١٠]؛ أي: كما جاءت هاتان الأمّتان الطّاغيتان عاد وثمود بالخاطئة، جاء غيرُهم من الطّغاة العتاة، كفرعون مصر الّذي أرسل الله إليه عبده ورسوله موسى بن عمران عَيَوالسَّلَمُ، وأراهم من الآيات البيّنات ما تيقّنوا عبده ورسوله موسى بن عمران عَيَوالسَّلَمُ، وأراهم من الآيات البيّنات ما تيقّنوا

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي، ص١١١٤.

<sup>(</sup>٢) الدّروس المستفادة من العقوبات الإلهية في القرآن الكريم، عبد الهادي الشّمراني، ص ٢٤٥.



بها الحقَّ، ولكن جحدوا وكفروا ظلماً وعلوَّا، وجاء من قبله من المكذّبين كذلك. ﴿وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ ﴾ [الحاقة: ٩]؛ أي: قرى قوم لوط؛ والجميع جاؤوا ﴿بِٱلْخَاطِئَةِ ﴾ [الحاقة: ٩]؛ أي: بالفعلة الطّاغية، وهو الكفر والتّكذيب والظّلم والمعاندة وما انضم من ذلك من أنواع المعاصي والفسوق.

- ﴿فَعَصَوْاْ رَسُولَ رَبِّهِمْ ﴾ [الحاقة: ١٠]؛ وهذا اسم جنسيّ؛ أي: كلُّ هؤلاء كذّبوا الرّسول الذي أرسله الله إليهم؛ فأخذ الله الجميع ﴿أَخْذَةَ رَابِيَةً ﴾ [الحاقة: ١٠]؛ أي: زائدة على الحدّ، وعلى المقدار الّذي يحصُلُ به هلاكهم (١٠).



<sup>(</sup>۱) تفسير السّعدي، ص١١٩٧.





## المبحث الخامس: أسباب هلاك قوم لوط، وأسباب نجاته عَيْءِالسَّلَةُ

#### 💠 أولا: أسباب هلاك قوم لوط

إنّ القرآن الكريم ذكر قصص السّابقين الّذين عاقبهم الله بعذاب الاستئصال، وهمْ قوم نوح، وعاد وثمود، وقوم لوط، وقوم شعيب، وفرعون وقومه، وقارون، والمخالفون في الدّخول إلى القرية، وأصحاب السّبت، وأهل القرية الآمنة المذكورون في سورة النّحل، وأصحاب الرّسّ، وقوم تبّع، وأصحاب الفيل، وبالنظر إلى الفترات الّتي عاش فيها هؤلاء المذكورون، تبيّن أنّ عذاب الاستئصال الرباني بدأ بأوّل أمّة انحرفت عن الجادّة، وهم قوم نوح، ثمّ توالت الأمم – التي استكبرت وكفرت وظلمت، أو التي كذبت الرسل، وابتعدت عن منهج العبودية لله وحده – بعدهم تترا، تَعقُب بعضُها بعضاً، وتلقى المصير ذاتَه. وقد استمرّت إلى الفترة السّابقة لمولد النّبي صَلَّسَهُ عَيْدُوسَكُم، حيث كان هلاك أصحاب الفيل. وفي حديث القرآن عن الأمم الهالكة إبرازٌ لجانب ذكر الأسباب القيل. وفي حديث القرآن عن الأمم الهالكة إبرازٌ لجانب ذكر الأسباب القيل وفي هذا المبحث نتحدّث عن أسباب هلاك قوم لوط، والّتي من أهمّها:

<sup>(</sup>۱) أسباب هلاك الأمم السالفة كما وردت في القرآن الكريم، سعيد محمد بابا سيلا، دار ابن الجوزى، ۲۰۰۰م، ص٤٥٨.



### ١ - الشّرك:

قال تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦،٣٥].

ففي هاتين الآيتين دليل على أنّه لم يكن في قرية قوم لوط مؤمن ولا مسلم إلّا آل لوط، فإذا كان كذلك، لم يبق إلّا أن يكون الباقون إمّا مشركين أو كفّاراً جاحدين للخالق، فإذا كانوا مشركين فلا بد أن يكون لوط عَيَالسَّكمُ دعاهم للتّوحيد، ودعوة الأنبياء جميعاً قائمة على دعوة الأمم والشّعوب إلى التّوحيد، وإفراد العبادة لله عَنْ عَبَلَ وقد بيّن ابن تيمية رَحَهُ أللّهُ أنّ قوم لوط كانوا مشركين إلى جانب إتيانهم الفاحشة الّتي لم يُسبقوا إليها(۱).

فقد دعا لوط قومه إلى التّوحيد، وركّز في دعوته على النّهي عن الفاحشة الّتي اشتهروا بها<sup>(٢)</sup>.

# ٢ - الظّلم:

الظَّلم: وضع الشِّيء في غير موضعه، وهو ثلاث أنواع:

الأوّل: الشّرك بالله عَزَّوَجَلّ.

الثّاني: ظُلم العبد لنفسه.

التَّالث: ظُلم العبد لغيره.

قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشُرَىٰ قَالُوۤاْ إِنَّا مُهْلِكُوٓاْ أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالْمُواللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّاللَّا اللَّلْمُلَّا اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص١١١.



وقد وقع قوم لوط في أنواع الظّلم الثّلاثة(١١).

# ومن الآيات الّتي ورد فيها ذكر الظّلم سبباً للهلاك:

- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَهۡلَكُنَا ٱلۡقُرُونَ مِن قَبۡلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ ﴾ [يونس: ١٣].
  - وقوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ ٱلْقُرَىٰ أَهْلَكَنَّهُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ ﴾ [الكهف: ٥٥].
- وقوله تعالى: ﴿فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوَّا وَٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥].
- وقوله تعالى: ﴿وَكَرْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ [الأنبياء: ١١].
- وقوله تعالى: ﴿فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَهَا وَهِىَ ظَالِمَةٌ فَهِىَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَبِثْرِ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرِمَّشِيدٍ ﴾ [الحج: ٤٥].

وغير ذلك من الآيات الَّتي تَذكر الظَّلم سبباً لهلاك من هلك من الأمم السَّابقة، وأوَّل ما يدخل تحته الشَّرك، فهلاكهم كان بسببه وبما دونه من المعاصي (٢).

### ٣- الإجرام:

هو شبية بالظلم، قد يعم الشّرك وغيره من المعاصي. والشّرك أبشع أنواع الإجرام وأشنعه، فالمشرك أجرم في حقّ ربّه لأنه جعل من لا يستحق العبادة معبوداً مع من يستحقّ العبادة، وأجرم في حقّ نفسه، فأذلّها لغير الله، وأوردها موارد الرّدى في الحياة الدّنيا، وأحلّها دار البوار في الآخرة (٣). قال تعالى: ﴿فَانَظُرُ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤].

<sup>(</sup>١) قصّة سيّدنا لوط، فتح الرّحمن عثمان، ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص١١٣.



فكان الانتقام من قوم لوط بسبب إجرامهم في حقّ خالقهم بالشّرك، وفي حقّ لوط عَلَيْهِ السَّرِك، وفي حقّ لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ بالتَّكذيب والإيذاء.

#### ٤ - تكذيب لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

كذّب قوم لوط نبيّهم، ولجّوا في العناد، فكانت عاقبتهم أن عاجَلَهم الله بالعذاب العظيم، وجعلهم عبرة لأُولي الألباب، قال سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ اللهُ وَلِي الْأَلْبَابِ، قَالَ سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنَّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٣].

وقد وردت آيات كثيرة تدلّ على أنّ تكذيب الرّسل كان سبباً في هلاك الأمم السّابقة، ومن بينها قوم لوط، وهذه الآيات واضحة الدّلالة، وصريحة في العلاقة بين تكذيب الرّسل وبين ما حاق بهم من الهلاك والدّمار، ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَتَمُودُ ﴿ وَ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ ﴿ وَالْحَجَابُ مَدْيَنَ فَي وَكُذِّبَ مُوسَى اللّهُ لِلْكَفِرِينَ ثُمّ أَخَذْتُهُمْ أَوَدُ وَكَمُودُ وَالدّماتُ لِلْكَفِرِينَ ثُمّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَاتَ نَكِيرٍ ﴾ [الحج: ٤٢-٤٤].

وهذه الآيات ونظائرها واردة في سياق تسلية النّبي صَالَتَكْ عَمّا يلاقيه من قومه من التّكذيب والإعراض، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقصّ على نبيّه قصص المكذّبين من الأمم السّالفة، وما واجهوا به رسلهم من التّكذيب، وما صار إليه أمرهم من الهلاك، وفي ذلك تخفيف عنه صَالَتَكُ عَمّا يجد في نفسه من الألم والأسى بسبب تكذيب هؤلاء الكفرة، فهو ليس بِدْعاً من الرّسل، في التّكذيب، بل كُذّب قبله رسل. وفيه إنذار وتحذير للمكذّبين من قومه أن يكون مصيرهم كمصير أسلافهم الله يا النين كذّبوا رسولهم؛ فأخذهم الله بعاجل العذاب (۱).

<sup>(</sup>١) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص١٩٢.



#### ٥ – الفسق:

قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَّنَهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتَى كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَيِّنَ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤].

إن من أسباب هلاكهم وُقوعهم في الفسق، والآية وَصَفت حال قوم لوط إنهم كانوا قوم سَوء وشرّ وفسق وفُحش وفجور وخارجين عن منهج الله، وعن فطرة الله، وعن سواء السّبيل، وعن الأخلاق، وعن القيم الإنسانيّة (١).

إِنَّ الخروج عن طاعة الله تعالى، والوقوع في الفسق مُؤدِّ إلى الهلاك الدَّنيويِّ والأُخروِيِّ، وإذا أراد الله عَنَّفِجَلَّ أن يهلك قرية، أمرهم بطاعته فأعرضوا، فأوقع الله بهم من العقوبات ما يستحقون، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا آرَدُنَا أَن نُّهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنَا مُتْرِفِيها فَقَ عَلَيْها الْقَوْلُ فَدَمَّرَنَها تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٦].

#### ٦- الإفساد:

لقد وقع قوم لوط في الإفساد في الأرض، وتحكّمت فيهم هذه الصّفة البغيضة، فأفسدوا في المعتقد والسّلوك، والأخلاق، وفي المجتمع، وبسبب المفاسد العظيمة الّتي ارتكبوها مضت فيهم سنّة الله في إهلاك الفاسدين. وهم ارتكبوا من المفاسد ما أصبحوا به بلاءً على العمران وعلى المثُل العليا، وقد دعا لوط عَلَيْهِ السّلامُ عليهم، فقال: ﴿رَبِّ انصُرْنِى عَلَى اللّهُ فَي المُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠]؛ فاستجاب الله دعاءه.

#### ٧- إيذاء لوط عَلَيْهِ السَّارَمُ:

تعرّض لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ للإيذاء من قومه، وتواصَوا إلى إخراجه هو ومن معه، وحاولوا التّعدّي على ضيوفه، وكانوا قوماً من أسوأ النّاس، لا يُراعون حرمة جار،

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الأنبياء، د. أحمد نوفل، ص٣٦٥.



ولا حقّ ضيف. ومن ضمن جرائمهم الّتي حكاها القرآن عنهم، محاولتهم التّعدّي على ضيوف لوط عَلَيْوالسّكمُ، وكان هؤلاء الضّيوف الملائكة، الّذين أتوا لإهلاكهم، وقد جاءوا في صورة بشر حسان الوجوه، فما إن علم المجرمون بذلك حتّى هُرِعوا إلى بيت لوط قاصدين فعل الفاحشة بضيوفه غصباً وإكراها، ونزل بلوط من الغمّ والهمّ والضّيق ما لا يعلمه إلّا الله، ثمّ جاء الفرج من الله، فلم يصل المجرمون إلى مبتغاهم (۱).

وقد استجاب الله دعاء لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، ونجَّاه وأهله ممّا يعملون، ومضت فيهم سنَّة الله وأهلكهم.

## ٨- كُفرهم بنِعم الله عليهم:

ذَكَّرَ لوط عَيَهِالسَّكَمُ قومه بنعمة من أعظم النَّعم على البشريّة جمعاء، وهي نعمة خلق الذّكر والأنثى، وجعل كلَّ واحد منهما يميل للآخر، ويسكن إليه، فيكون التّزاوج مع ما يجلبه من المودة والرّحمة، ثمّ يكون التّناسل والتّكاثر، ويترتّب على ذلك كثير من المصالح والمنافع الدّنيويّة والأخرويّة، وهذه النّعمة كغيرها من النّعم يجب أن تُشكر، وأن يُسلك فيها ما شرّعه الله جَلَوَعَلا، وأن يوقف فيها عند حدوده، ولكن قوم لوط لشذوذ طباعهم، واعوجاج في غرائزهم، تجاوزوا حدود هذه النّعمة إلى ما حرّم الله، فابتدعوا فاحشة إتيان الذّكور شهوة من دون النّساء، فأنكر لوط عَيهالسَّكَمُ عليهم هذا الانحراف والشّذوذ مذكراً إياهم بالنّعمة المشار إليها آنفاً، فقال كما حكاه الله عنه: ﴿أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُونَ مِنَ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِّنَ أَزُواجِكُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥، ١٦٦]،

<sup>(</sup>١) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص ٣٤٠.



لكنّ حبّ الفاحشة كان قد تأصّل فيهم، فلم تنفعهم المواعظ ولا التّذكير، فهلكوا فيمن هلك(١).

## ٩ - المجاهرة بالذُّنوب والخطايا والفواحش:

إنّ خروج الخطيئة من نطاق الفرد إلى الجماعة، ثم المجاهرة بها؛ ينذر بسوء العاقبة، وقد ضُرب بقوم لوط أسوأ المثل في ارتكاب الفاحشة، فقد انحرفوا عن الفطرة السّليمة النّقية، وأسرفوا في تجاوز منهج الله تعالى، فقد وصفهم نبيّهم لوط عَلَيْوالسَّلامُ بالإسراف: ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ مُّسُرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨]، وبالعدوان: ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦]، وبالجهل كما في قوله تعالى: ﴿بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [النمل: ٥٥]، وبالإفساد كما وصف الله قريتهم بالقرية الّتي كانت تعمل الخبائث كما قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُصْمًا وَعِلْمًا وَغِلْمًا وَخِيَّيْنَهُ مِنَ الْقَرْيَةِ تَعمل الخبائث كما قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُصْمًا وَعِلْمًا وَغِلْمًا وَخِيَّيْنَهُ وَنَ الْقَرْيَةِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمَ سَوْءٍ فَاسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]؛ والمراد بها أهلها(٢).

ولقد وصفتهم الملائكة بالفسق، وجاءت بصيغة المضارع: ﴿يَفْسُغُونَ﴾ [العنكبوت: ٣٤]، للدّلالة على التّجدّد والاستمرار، قال تعالى: ﴿إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ العنكبوت: ٣٤]، إذ اختلّت أَهْلِ هَلذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رِجْزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُغُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٤]، إذ اختلّت لدى قوم لوط كلّ القيم السّليمة، واضطربت لديهم الفِطر النّقيّة بسوء فعلهم (٣٠).

وهكذا، أصبح ذلك المجتمع موصوفاً بالفحش، والعدوان، والفسق، والسّوء، والإفساد، والإسراف، والظلم، والخُبث، والجهل، والإجرام، والخزي، والفضيحة... إلخ.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص ۳۷۸.

<sup>(</sup>٢) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) التداول الحضاري في القرآن الكريم، د. فرج علّام، ص١٧٨.



وأصبحت المجاهرة بالذّنوب والمعاصي طبيعية بالنّسبة لهم، وخرجت من طور الحياء، والاعتياد إلى طور الشّيوع، بل التّفاخر، لدرجة أن جعلوا سبب طلبهم خروج لوط وأهله أنّهم أناس يتطهرون، فقد صاروا في نظرهم شاذّين عن مجتمعهم، ولا يتماشَون مع السّائد فيهم من قيّم وأعراف؛ مهما بدت للمتبصّر غريبة ودنيئة. فكان العقاب الربّاني، وسنة الله في إهلاك هؤلاء حاضرة. ثم إنّ العقاب الذي عوقب به قوم لوط كان أشدّ مما عوقب به غيرهم، فقد أهلك الله قوم لوط بأنواع من العذاب:

- المطر: ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرَلً فَٱنْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤].
- الحجارة المسوّمة من سجيل منضود: ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ مَنضُودٍ ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ مَنضُودٍ ﴿ وَهُ مَن سُحِيلًا ﴾ [هود: ٨٣،٨٢]
  - الصيحة: ﴿فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٧٧].
- قلْب قراهم بأن جعل عاليَها سافلها: ﴿فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴾ [الحجر: ٧٤].
  - الحاصب: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّ خَجَّيْنَاهُم بِسَحَرٍ ﴾ [القمر: ٣٤].

إنّ قوم لوط عصوا الله، وجاهروا بالمعاصي، حتى أصبح فعلهم تحدّياً لله تعالى ورسوله، وسخروا من نبيّهم، واعتدوا على بيته، فأنزل الله بهم أنواعاً من العذاب عقوبة لهم، فلم يُصِب قوماً ما أصابهم، وقد ذكرها الله في القرآن الكريم، وفرَّقها في سور، لتكون عبرة للمعتبرين، وعِظة للمتّعظين(١).

<sup>(</sup>۱) روح المعاني، ۲۷/ ۹۰.



هذا العقاب الذي عوقب به قوم لوط كان جزاءً عاجلاً على انكبابهم على الفاحشة، وإصرارهم عليها، وهو ردع وزجر لغيرهم ممّن يأتي بعدهم. وما أعدُّ الله لهم في الآخرة أشد وأخزى، والله سُبْحَانَهُوَتَعَاكَ ربِّ حكيم لا يفعل شيئاً إلا بمقتضى حكمته، قد نعلمها وقد لا نعلمها. وعنده أنواع من العقاب غير ما عاقب به قوم لوط، فيُقَدّر على من سلك مسلكهم ما شاء الله من أنواع العقاب إنْ في الدنيا؛ أو في الآخرة(١).

وقد قال تعالى عقب ذكر هلاك قوم لوط بما سبق وصفه: ﴿وَمَا هِيَ مِنَ أَلْظَالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٣]؛ قال ابن كثير رَحْمَهُ أَللَّهُ: "وما هذه النقمة ممّن تشبه بهم في ظلمهم ببعيد عنه"(٢).

#### ١٠ - سنّة الاستبدال:

قال تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسَتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُم ﴾ [محمد: ٣٨].

مضت سنّة الله في الاجتماع البشري أنّه ما أهلك قوماً إلّا أنشأ من بعدهم قوماً آخرين؛ يقومون بعمارة الأرض، ذلك أنَّ ذهاب أمَّة، وإنشاء أخرى، لا يكون عبثاً وصدفة، ولكنّه سنّة الله في الأمم والدّول، لتتجدّد خلايا الإنسانيّة، وتتداول الحياة الحضارية بين البشر، ليستمر العالم قائماً على عقيدة سليمة، وأسس صحيحة صالحة للبقاء(٣).

وكما أنّ للحضارات سُنن قيام وسقوط، فلها سُنن تجدُّد وانبعاث واستبدال، وقد تحدُّث القرآن الكريم عن الاستبدال الحضاري، وهذا ما حدث لقوم

<sup>(</sup>١) أسباب هلاك الأمم السّالفة، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ، ۲/ ۲۷۱.

<sup>(</sup>٣) سنن القرآن في قيام الحضارات وسقوطها، محمد هيشور، ص٧٣.



لوط حيث تجمَّعت فيهم أسباب الهلاك، فمضت سنَّة الله فيهم بالاستئصال، واستبدلهم بقوم آخرين.

## ١١ - سنّة الأجل الجماعيّ:

قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ ۗ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤].

جعل الله لكل فرد أجلاً تنتهي به حياته الدُّنيا، وجعل سبحانه للأمم والحضارات آجالاً تنتهي إليها، وتسقط في نهايتها، ويُسدل السّتار عليها. وكذلك، لحركة التّاريخ الجماعي للأمم سُنن كثيرة دقيقة تسير عليها – قدّرها الحكيم العليم – لا تُقصِّر عنها، ولا تتجاوزها، أوقاتها مُحدَّدة، وأحداثها مُقدَّرة مكتوبة: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ ﴾ [الأعراف: ٣٤](١).

ونظراً لارتباط هذه الآجال بمواعيد ثابتة مُحدّدة في علم الله، كجزء من نظام كوني مُتماسك، ووفق مقاييس زمنيّة قد تبدو للإنسان ذي القدرات النسبيّة المحدّدة طويلة، ونظراً إلى أنّ إرادة الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى وحكمته في خلقه شاءت أن تمدّ في هذه الأجيال، كي تمنح لكل قوم أو أمّة التكفير عن ظلمها وطغيانها، وأن تسعى لالتزام الطريق العادل المستقيم، ونظراً لهذا وذاك يتصوّر البعض أنّهم بمنأى عن عقاب الله تعالى، وأنّه لا تدهور ولا سُقوط ﴿يَعَلَمُونَ ظَهِرًا مِنَ ٱلْحَيَوةِ مُمْ عَفِلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

ويتطرّف البعض الآخر، فيستعجل المصير قبل تحقّقه على سبيل التحدّي والاستفزاز: ﴿وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَاذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا عِجَارَةً مِّنَ السَّمَآءِ أَوِ ٱلْثَيْنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الأنفال: ٣٢]، إلّا أنّ أولئك وهؤلاء لم

<sup>(</sup>١) السنن الإلهية في الخلق، عبد الحميد طهماز، ص٣٥.

•

وقال تعالى: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ ۚ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٩]؛ أي: لكل قوم ميقات لانقضاء مدّتهم وأجلهم في الحياة، فإذا جاء وقت انقضاء أجلهم، وفناء أعمارهم، لا يستأخرون ساعة. والإمداد بالسّاعة أقلُّ مدة من الزّمن، ولا يتقدّمون بالقدر نفسه، لأنّ الله قضى بذلك منذ حين (٢).

ويقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعْلُومٌ ۞ مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ ﴾ [الحجر: ٤، ٥]؛ بيّنت الآية الكريمة أنّ كلّ القرى الهالكة كان لها أجل مقدّر في أسباب هلاكها، وذلك لما أقام الله الحجّة على أهلها بتقدّم النُّذر، وفرص الإمهال، وسُنن الاستدراج (٣).

وتبقى سنن الله ثابتة؛ وهي أنّ هلاك الأمم مرهون بأجلها، فالهلاك الّذي قدّره الله لها، مُرتّب على سلوكها وأعمالها، وعلى اعتقادها وتصوّرها، ومن خلال هذا تنفذ مشيئة الله، فلا يَغُرُّ المكذّبين تخلّفُ بأس الله عنهم فترة من الوقت، ومن عدْل الله أن يذوق كلُّ واحد جزاء عمله وتصرّفه، وسنّة الله في طريقها المعلوم تمضي رويداً رويداً نحو الأجل المقدّر الّذي منحه الله لتلك القرى، وحتى لا تبقى بقيّة خير، فعند ذلك تبلغ أجلها، وتنتهي إلى مصيرها(٤).

<sup>(</sup>١) السنن الاجتماعية في القرآن الكريم، ١/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) سنن القرآن في قيام الحضارات وسقوطها، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السّابق، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٤) سنن القرآن في قيام الحضارات وسقوطها، ص٢٠٣.



وما من أمّة عرفت الحياة؛ ثمّ تمرَّدت على الحق، وتولّت عن العدل إلّا والله مُهلكها قبل يوم القيامة، أو مُعذّبها، وهذا قدر مُقدّر في الكتاب المسطور، قال مُهلكها قبل يوم القيامة، أو مُعذّبها، وهذا قدر مُقدّر في الكتاب المسطور، قال تعالى: ﴿وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيكَمةِ أَوْ مُعَذّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ وَالْكِنَ فِي ٱلْكِتَبِ مَسْطُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٨]؛ وهذا ما حدث لقوم لوط، حيث بعث الله لهم رسولاً لهدايتهم، فردّوا دعوته كِبْراً وعناداً، وأعرضوا عنها جحوداً، وطلبوا منه تعجيل العذاب، وكذّبوا وجحدوا وظلموا وبطروا وأترفوا، فوقع عليهم العقاب الإلهي بسبب ذنوبهم مع تقدير الله لهم وفق سنته ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجُلُ ﴾ الأعراف: ٣٤]؛ فعلم الله لا يتبدّل، وشُنته لا تتحوّل، وهي جارية وحاكمة وفق مشيئته وإرادته وعلمه وحكمته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ (۱).

## ١٢ - سُنَّة الهلاك:

إنَّ الله سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى قضى بجعل الحساب والجزاء يوم القيامة، ولكن جرت سنته بالفصل بين أهل الحق وأهل الباطل في الدّنيا لحكمة ربّانيّة عُليا، وذلك بإهلاك الظالمين، وإنجاء المؤمنين في الصراع الدّائر بين الرّسل عَلَيْهِ السّلامُ وأعدائهم، وفي هذا الصراع دارت الدائرة وفق سنة الله على أهل الشقاوة، فمنهم من أغرقه الله بالطّوفان، ومنهم من أرسل عليه الريح العقيم، ومنهم من أخمدته الصّيحة، ومنهم من أخذته الرّجفة، فأصبحوا في ديارهم جاثمين، ومنهم من أمطر عليهم حجارة من سجيل؛ مسوّمة عند ربّك للمجرمين، وجعل عاليها سافلها كما حدث لقوم لوط.

إنّ الهلاك الّذي حلّ بأولئك الظالمين، إنّما هو خزي لهم في الدّنيا، ونصرة للمؤمنين، وعبرة لمن يجيء بعدهم من الأمم، ليتّعظوا بمصائر الغابرين،

<sup>(</sup>١) نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، ص ٣٤٤.



ويبتعدوا عن سُبُل الشّيطان التي كانت سبباً في إهلاك القرون الخالية المحادّة لله ورسوله. وإنّ سنّة الله في إهلاك الظّالمين ماضية بيّنها الله عَنَّهَ عَلَّ في كتابه للاعتبار والاتعاظ، ومضت في قوم لوط.

## ١٣ - سنّة الخُسران:

تحققت سنة الخُسران في قوم لوط عَيْءِالسَّلَامُ، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَالَىتِ اللّهِ أَنَّ الكافرين لا بِعَايَتِ اللّهِ أَنَّ الكافرين لا أَوْلَيَ لِكَ هُمُ اللّهَ اللهُ أَنَّ الكافرين لا يُفلحون، وأنّهم خاسرون، وهي سنة نافذة لا تتخلّف، وكما أنّ الفلاح للمؤمنين طرف من النّاموس الكبير(١)؛ فقد مضت سنة الخسران في قوم لوط.

### ١٤ - الغفلة عن أسباب الهلاك:

من أسباب هلاك قوم لوط، ومُضيّ سنّة الله فيهم، هي غفلتهم عن أسباب الهلاك، فلم ينتبهوا إلى خطورتها، بل مارسوها على مستوى الأفراد والمجتمع، وإنّ القرآن الكريم في قصة لوط عَلَيْهِ السّيَلَمُ وجّه الأنظار إلى الاعتبار بأحوالهم، وهي مليئة بالدّروس، والعبر والفوائد والسّنن وقوانين الله في حركة الشّعوب وزوال الحضارات.

وهذه بعض الأسباب الّتي وصلت إليها من البحث في معرفة عوامل هلاك قوم لوط، واللافت للنظر أنّ هذه الأسباب قابلة للإعادة، قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: ٨٣].

### 💠 ثانياً: أسباب نجاة لوط عَيْدِالسَّلَامُ وأهله وأهمّ صفاته:

إنَّ من أسباب نجاة لوط عَيْهِ السَّلَامُ وأهله، إيمانهم بالله عَرَقِجَلَ، وتقواه، وطاعته، وتحقيق توحيده، وإفراده بالعبادة، ومحاربة الشَّرك بأنواعه، والسير على نهج

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٤/ ٢٤٨٣.



شرع الله وهدايته سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى، والتجائه إليه بالدعاء، وعلى لسان لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في القرآن الكريم: ﴿ رَبِّ نَجِنِى وَأَهْلِى مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩]. وأمّا أهمّ صفات لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، فهي كما يأتي:

## ١ - المؤمن المهاجر في سبيل الله تعالى:

آمن نبي الله لوط عَلَيْوالسَّكَمُ بخليل الرحمن عمه إبراهيم عَلَيْوالسَّكَمُ، وهاجر معه من أرض العراق إلى بلاد الشّام، قال تعالى: ﴿فَامَنَ لَهُ لُوطُ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ اللّه ولَا بَكُ رَفِّنَ إِنَّهُ وهُو الْعَزِيزُ اللّهَ ولأجل الله ولأجل دينه (١). الكريم هدفها؛ هجرة لأجل الله ولأجل دينه (١).

## ٢ - رسول أمين:

وصف القرآن الكريم لوطاً عَلَيْهِ السَّلَامُ بالرَّسول الدَّاعي إلى الإيمان والتَّقوى، والأمين على الرّسالة، الصّادق في النّصيحة، قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمُ لُوطًا أَلَا وَالأَمين على الرّسالة، الصّادق في النّصيحة، قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمُ لُوطًا أَلا تَتَقُونَ ﴿ إِنِّي لَكُمُ رَسُولٌ أَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٦١، ١٦١]؛ أي: صادق فيما أبلغكم عن الله تعالى، أمين فيما بينكم، فهم قد عرفوا من قبلُ أمانته وصدقه في جميع أقواله وأفعاله، ومن كان صادقاً وأميناً في أمور الدّنيا، لا يمكن أن يكذب على ربّه، وكذلك أنبياء الله جميعاً (١).

### ٣- إخلاص لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

من الصّفات الّتي تمتع بها؛ واتصف بها لوط عَلَيْهِ السَّلامُ؛ إخلاصه لله تعالى، فكانت هجرته مع إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ من أرض العراق إلى الشام دليلاً عظيماً

<sup>(</sup>١) النظم القرآني في قصة لوط، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المثالب التي ذكرتها التوراة للنبي لوط، ص٢٧٩.

•

على إخلاصه لله تعالى، وكان هدفه الظّاهر والباطن في هذه الهجرة لله وفي الله، قال تعالى: ﴿إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّت ﴾ [العنكبوت: ٢٦]؛ فالإخلاص صفة لصيقة بالأنبياء عَلَيْهِمُالسَّلَامُ، وبأتباعهم الصّالحين(١).

إِنَّ لُوطاً عَيْمَالِسَلَامُ كَانَ هَدَفُ دَعُوتُه إِنقادَ قومه من المعاصي والفواحش والفجور، وتعليمهم التوحيد، وإفراد العبادة لله عَنَّوَجَلَّ، وكان مخلصاً في ذلك، لا يريد منهم أجراً ولا مالاً، قال تعالى: ﴿وَمَا أَسْكُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ الله لا يريد منهم أجراً ولا مالاً، قال تعالى: ﴿وَمَا أَسْكُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ الله عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٤]. ولم يترك موقفاً ولا موقعاً إلّا ذكّر قومه بتقوى الله تعالى، وعانى هو وآل بيته من هؤلاء القوم الممارسين لأبشع أنواع الفواحش، إلّا أنه لم يترك قومه يغرقون، وإنما كان يبذل قصارى جهده في إنقاذ قومه. وظهر إخلاص لوط عَيَّالسَكِمُ بطاعته لله تعالى، واتباع أمره، حين أمره بالخروج هو وأهل بيته الظّاهرين، وعدم الالتفات إلى مصارع قومه بمن فيهم زوجته، فقد وأهل بيته الظّاهرين، وعدم الالتفات إلى حيث أمرهم الله تعالى، دون جدال ولا نقاش مؤكِّداً ومن معه على أنّ رابطة العقيدة هي أقوى الرّوابط، أقوى من رابطة الدم والقرابة والزّوجة، حيث قال: ﴿فَأَسُو بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلنَّلِ وَاتَّبِعُ أَدْبَرَهُمْ وَلَا الحَمْ: مِنْ مُؤُمِّ وَلَا والحَمْ: عَنْ أَلِيْلُ وَاتَّبِعُ أَدْبَرَهُمْ وَلَا الحَمْ: عَنْ مُنْ أَمَنُ وَالمَنْ وَعَمْ وَكَا الحَمْ: عَنْ الله عَلَى المَالِي وَلَا عَنْ والحَمْ ولا الحَمْ والحَمْ عِنْ النَّلُ وَاتَّ عَمْ أَدُنُ وَلَا عَمْ مُن المَالِي قَالَ عَلَى المَالِي وَالْحَمْ عِنْ النَّلِ وَاتَّ عَنْ أَلْمُلُولُ وَلَا عَنْ والحَمْ والدَّمْ وَلَا قَوْلُ المَالِي المَالِي وَلَوْلُ عَنْ الْمَالِي وَالْحَمْ وَلَا المَالِي وَلَا المَالِي وَلَا المَالِي وَلَا المَالِي السَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي وَلَا المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي وَلَا المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي والمَالِي المَالِي المَالِي المَالِي والمَالِي والمَالِي المَالِي المَالِي والمَالِي المَالِي المَالِي والمَالِي والمَالِي المَالِي والمَالِي المَالِي والمَالِي المَالِي والمَالِي والمَالِي المَالِي والمَالِي 
وهكذا، فإن إخلاص لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ، ومن معه كان سبباً للنَّجاة من الهلاك، فلم يلتفتوا تطبيقاً لأمر الله، ومضوا حيث أُمروا، فاستحقوا النَّجاة في الدَّارَين (٢).

#### ٤ - طهارة لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

كانت طهارة لوط عَلَيْوالسَّلامُ وآل بيته، علامة بارزة، وسمة واضحة في قومه المنغمسين في براثن الانحلال والانحراف عن مسار البشريّة، وعن الفطرة،

<sup>(</sup>١) المثالب التي ذكرها التوراة للنبي لوط، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص٢٧٨.



الّتي فطر الله النّاس عليها، فقد كان قوم لوط غريبي الأطوار في أفكارهم، وتصرفّاتهم، حتى وصل جنوح الفكر عندهم إلى قلب المفاهيم والقِيم، فأصبح الطّهر في نظرهم جريمة يعاقب عليها قانون المنحرفين، وأصبح لوط في نظرهم غريباً عنهم، لا يستطيعون أن يستوعبوه بينهم، والسبب في ذلك أنّه طاهر، فهم كالجراثيم لا تستطيع أن تعيش في الأماكن الطاهرة النظيفة، وشهد قوم لوط له ولأهله بالطهارة، قال تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوَمِهِ ۗ إِلّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوا ءَالَ لُوطٍ مِن قَرْيَتِكُم اللّه السّه عنه عيد عيب لللهم يتطهرون من أعمال السّوء(١).

كانت طهارة لوط عَيْمِالسَّكُمُ وآل بيته سبباً من أسباب النَّجاة من الهلاك والدَّمار والبوار في القوم المنحرفين، فالطّهارة صفة لازمة للأنبياء عَلَيْهِمَالسَّكُمُ، وكذلك للدعاة الربّانيّين من بعدهم، فلا بدّ من طهارة المعتقد والفكر والقلب والسّلوك، وطهارة العين واللّسان والجوارح، ليقوموا بالمعروف، والنّهي عن المنكر في أقوالهم ومجتمعاتهم، حتّى يرتقوا بها نحو القيم العلياء، والأخلاق الربّانيّة الفاضلة(٢).

### ٥ - توكّل لوط عَلَيْهِ السَّلامُ على الله والتجاؤه إلى الدّعاء:

إنّ سيدنا لوطاً عَلَيْهِ السَّدَمُ كان شديد التوكّل على الله تعالى، وهي صفة أصليّة في قلوب المؤمنين، وحين يئِس لوط عَلَيْهِ السَّدَالِمُ من كل الأسباب الدنيويّة في إنقاذه من الكروب والشّدائد والابتلاءات الّتي مَرّ بها التجأ إلى الله تعالى، وتوكَّل عليه، وإستغاث به، فاستجاب الله دعاءه:

<sup>(</sup>١) المثالب التي ذكرتها التوراة للنبيّ لوط، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، ص٢٨٢.



- ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠].
  - ﴿رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَغْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩].

ودافع دفاعاً مستميتاً على ضيوفه، وحرص على دعوة قومه، وأخذ بالأسباب الماديّة والمعنويّة، وكان معتمداً ومتوكلاً على الله.

## ٦- كرم لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

تظهر صفة الكرم جليّةً في لوط عَينا السّيرَم، في قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنَّ هَلَوُٰلاَءِ ضَينِ فِي فَلَا تَفْضَحُونِ ﴾ [الحجر: ٢٨]؛ حيث تُنبئ الآية الكريمة، بأنّ الملائكة لما جاءت إلى قوم لوط نزلوا عنده ضيوفاً، وكان سخيّاً كريماً، يُقرِي الضّيف إذا نزل به، فقال لقومه: إن هؤلاء الذين جئتموهم تريدون منهم الفاحشة ضيفي، وحقّ على الرّجل إكرام ضيفه، فلا تفضحونِ أيها القوم في ضيفي، وأكرموني في ترككم التّعرّض لهم بالمكروه. ويدلُّ نهي لوط قومه أن يمسوا ضيوفه بأذى على أنه كان يأتيه الضّيوف بين الفينة والأخرى، وهذا دليل على كرمه (۱).

## ٧- أمر لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ قومه بالمعروف ونهيهم عن المنكر:

قال تعالى: ﴿أَتَأْتُونَ ٱلذَّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ ۞ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِّنَ أَزُواجِكُمْ ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦،١٦٥].

يُنكِر لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ على قومه أبرز معاصيهم، مُركِّزاً على الإصلاح الاجتماعي في دعوته لقومه، آخذاً بيدهم إلى الخير، مُبعداً لهم عن الانغماس في الشهوات (٢).

<sup>(</sup>۱) جوانب الإصلاح في قصّة لوط في القرآن الكريم، د. عامر القيسي، د. علي أسعد، المجلة الأردنية للدراسات الإسلامية، ۲۰۱۷م، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) النّظم القرآني في قصة لوط، ص٤١.



## ٨- علم لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ وحكمته:

قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمَا وَجَيَّيْنَهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتَى كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَيِّنَ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴿ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا ۗ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴿ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنا ۗ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴿ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنا ۗ إِنَّهُمْ كَانُواْ وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤، ٧٥].

وإن الحكم والنبوّة: العلم والمعرفة بأمر الدّين، وما يقع به الحكم بين الخصوم. وبيّنت الآيات الكريمة في سورة الأنبياء أصناف النّعم على سيّدنا لوط عَلَيْهِ السّكرمُ على أربعة وجوه (١٠).

- الحكم؛ أي: الحكمة، وهي النبوّة.
- العلم؛ وإدخال التنوين على الحكم والعلم فيه علوّ شأنهما.
- نجاة نبيّ الله لوط عَلَيْوالسَّلَامُ من القرية الّتي كانت تعمل الخبائث.
  - دخوله في رحمة الله بسبب النبوّة.

وجاء تعداد تلك النّعم على نبيّ الله لوط عَلَيْهِ السّرَمُ في القرآن الكريم تكريماً له بما عاناه مع قومه بسبب كفرهم، وارتكابهم الفاحشة، فكان أن تفضّل الله عليه بأن آتاه الحكم والعلم، ثمّ أكرمه بأن أنجاه من القرية الغارقة في الخبائث، ومن ثمّ أدخله في رحمته مستحقاً هذه الرّحمة، لأنّه من الصّالحين (٢).



<sup>(</sup>۱) تفسير الرّازي، ۱۱/ ۱۹۲، تفسير القرطبي، ٦/ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) المثالب التي ذكرتها التوراة للنبي لوط، ص٢٨٩.





# المبحث السادس: الشَّذوذ الجنسي في العصر الحديث؛ أسبابه وعلاجه

شكّلت العلاقات الجنسيّة "الشّاذّة عن الفطرة" تحدّياً عظيماً للحياة الإنسانية، على وجه هذه الأرض، مؤذِنة بالخراب والدّمار، والانتقام الربّاني، بسبب هذه الأعمال الّتي زيّنها الشّيطان الرّجيم لبني الإنسان، فأصبح البعض منهم متورّطاً في الشّهوات الآثمة.

وتحدّث العلماء والمفكّرون والمثقّفون عن خطورة العلاقات الجنسيّة الشّاذّة، ومن هؤلاء:

- الشيخ الدكتور عبد الملك بن عبد الرّحمن السّعدي، في كتابه: "العلاقات الجنسيّة غير الشرعيّة، وعقوبتها في الشّريعة والقانون"، إذ أفرد في الباب الثّاني ملحقات الزّنى، وهي قضايا الشّذوذ الجنسي، وفصَّل فيها أحكام الشريعة الإسلامية، وذكر فيما ذكر ما يتعلّق بــ:

- اللَّواطة الكبرى: وهي وطء الذكر في دبره، ومثله دبر امرأة غير حليلة، وقد ثبتت حرمتها بالكتاب والسّنة، والإجماع والعقول(١).

<sup>(</sup>۱) العلاقات الجنسيّة غير الشّرعية وعقوبتها في الشريعة والقانون، د. عبد الملك بن عبد الرّحمن السّعدي، دار الأنبار بغداد، ۱۹۸۹هـ، ۱/ ۱۹۱.



- اللّواطة الصّغرى: هي أن يأتي الرّجل زوجته في دبرها، وسمّيت صغرى؛ لأن الزوجة موضع جماع الرجل في الجملة، وبيّن حرمة هذا الفعل الشّنيع، واستدلّ بحديث رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: "إنّ الله لا يستحي من الحق ثلاث مرات، لا تأتوا النّساء في أدبارهن"(۱).

وفي قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "ملعون من أتى إمرأة في دبرها"(٢). واستدلّ بأدلّة أخرى متينة وقويّة في هذا الباب.

- المساحقة: هي إتيان المرأة المرأة، وهذا الفعل متّفق على تحريمه.

- وطء البهيمة: هو حرام إجماعاً.

ولقد فصّل الشّيخ السعدي في بيان الأحكام، والعلل، وأقوال الفقهاء والعلماء، وبيان حرمة العلاقات الجنسيّة (غير الشرعيّة).

- الدّكتورة نهى عدنان القاطرجي: وقد اهتمّت بهذا الموضوع، وكتبت كتاباً كبيراً اسمه "الشّذوذ الجنسي في الفكر الغربي"، وقد تحدّثت فيه عن الشّذوذ الجنسي عبر التّاريخ، والتطوّر التاريخي لمصطلح الشّذوذ، والشّذوذ الجنسي لدى الأمم القديمة، وفي الشّرائع السّماويّة، وفي التّاريخ الإسلامي، وفي الفكر الغربي ودُوله، وتطوّر الفكر الغربي حول الشّذوذ، والحركة النّسويّة في الغرب، ودورها في دعم الشّذوذ، وآثار تبنّي الفكر الشّاذ على المجتمعات الغربية، وطبيعة العلاقة بين المثليّين، والدعم الغربي الاجتماعي والقانوني، وموقف المجتمع الغربي الرّفض للشّذوذ الجنسي. وتحدّثت الدكتورة عن الشّذوذ

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد، ٢/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، ٤/ ٥٨، سنن أبي داود، ١/ ٤٩٨.

•

في العالم العربي؛ في مصر ودول شمال أفريقيا والعراق والشّام وغيرها من الدّول، وعن العوامل المساهمة في انتشاره في الأدب والفن والإعلام وجمعيّات المجتمع المدني الدّاعمة للشّذوذ، وقدّمت مقترحاً في وسائل مواجهة التوجه الغربي في الشذوذ:

- التّربية الأُسريّة والمدرسيّة ودورها في التّصدّي للشّذوذ الجنسي.
  - دور العلاج الإيماني في القضاء على الشَّذوذ.
    - التّصدّي للأفكار الغربية الشّاذّة.

وهذا الكتاب سدّ ثغرة في موضوع الشّذوذ الجنسي، وجمع معظم ما تفرّق في هذا الموضوع، وناقش بالعقل والمنطق مرتكزات الشّذوذ الجنسي، وأجهز عليها بالعلم والأدلّة والبراهين.

ومن الكتب التي اهتمت بهذا الموضوع: "المثليّة الجنسيّة؛ الدعاوى والرّد"، لمؤلفه الدّكتور هيثم طلعت. وكتابه الآخر: "المثليّة الجنسيّة الجريمة والعقاب". وهناك كتاب "الإباحيّة الجنسيّة؛ حان وقت سداد الفاتورة"، لصاحبه إسماعيل عرفة. بالإضافة إلى كتاب "الجرائم الجنسيّة والشّذوذ الجنسي في الشّريعة الإسلاميّة والقوانين الوضعية"، للدّكتور خليل إبراهيم على الحلبوسي.

#### 💠 أولاً: الزُّواج العثلي، والقوانين الشِّيطانيّة:

جاءت الشريعة الإسلامية الغراء وغيرها من الشرائع السماويّة، تنظّم طريقة إشباع تلك الغريزة الجنسيّة في الإنسان، وطريقة التناسل بين الجنسين؛ حفاظاً على مقصد حفظ النّسل، تلك القاعدة الكليّة، التي اتفقت الشرائع السماويّة على المحافظة عليها؛ ضماناً لبقاء النّوع الإنساني، وحفاظاً على حقوقهم على مرّ العصور والأزمان.



ولذلك شرع الشّارع الحكيم الزّواج بين الذّكر والأنثى إشباعاً لتلك الغريزة الجبليّة، والشهوة الطبيعيّة، بصورة تتوافق مع الفطرة السّليمة، والحضارة الإنسانيّة، وتُحقق مقاصد شرعية جليلة وأهدافاً نبيلة، تكفل للفرد والمجتمع الصّلاح والفلاح، فلم يزل النّاس منذ أن خلق الله أبيهم آدم عَيْوالسّلَمُ، وأمهم حواء عَيْهاالسّلَمُ يحصل التناسل، والتناكح بين الذّكور والإناث، وفق ما جاءت به الشّرائع إلى عهد قوم لوط، والّذين انحرفت فطرتهم الجنسيّة، فأصبح الرّجال يأتون الرجال دون النساء، كما وردت قصّتهم في القرآن الكريم، فكانت عاقبتهم ما ذكره الله سبحانه من سوء العاقبة، وهذه السّنة كونيّة فيمن انحرفت فطرهم ما فطرهم الله عليها إلى قيام السّاعة.

وظلّ الشّذوذ الجنسي واللوطيّة على مرّ العصور، وتعاقب الدهور في من انحرفت فطرتهم، وطغت شهوتهم "البهيميّة" على عقولهم، فأصبحوا لا يعشقون إلّا بني جنسهم من الذكور أو الإناث، ولا يُشبِعون رغبتهم الجنسيّة إلّا بالشّذوذ الجنسي، فظلّ الأمر هكذا إلى أن صار الزّواج المثلي قانوناً مُقنّناً في دساتير بعض الدّول في عالمنا المعاصر، ومنهجاً تعليمياً يُقرَر في المدارس الابتدائية فما فوقها، وحقاً تكفله كُبريات المنظمات العالمية لمنحرفي الفطرة الجنسيّة، وسُوقاً عالميةً تروّج له بعض القوى العظمى والمنظمات الشيطانية بشتى صنوف الوسائل العصريّة، مستغلّين في ذلك عولمة العالم المعاصر، من خلال شبكة الإنترنت، وبعض وسائل الإعلام الحديثة، فنجحوا في نشر وترويج هذه الدّعوة الخبيثة، والشّهوة الشّيطانية في شتّى أنحاء العالم المعمور، بما فيه العالم الإسلامي، فوجد – للأسف – من استجاب لهذه الدّعوة الإبليسيّة المدمّرة

•

للإنسان حيثما كان، وتعالت أصوات الإباحية بالتشريع لقوانين تبيح لهم الشّذوذ، على غرار دول ومجتمعات، انحرفت عن الفطرة، والتّشريعات الإلهيّة(١).

وإنَّ الدَّعوة إلى الزَّواج المثلي، وسنَّ التشريعات والقوانين لحمايته تُعدُّ:

- جناية على إحدى الكليّات الخمس التي جاءت الشرائع السماويّة بالمحافظة على إحدى الكليّة حفظ النّسل".
- الزّواج المثلي هو انحراف عن الفطرة السليمة الّتي فطر الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَكَ على على الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَكَ عليها النوع الإنساني.
- الزّواج المثلي يتضمّن السّبب الذي من أجله أهلك الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى قوم لوط، فلا يُستبعد نزول نقمة الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى وعذابه على أيّ مجتمع أضحى الزواج المثلي مظهراً من مظاهره.

إنّ ضغوط القوى والأنظمة المسيطرة على دوائر الاقتصاد والإعلام في الدول العظمى، تركّزت على العالم الإسلامي بصفة خاصّة لتشريع قوانين ولوائح وأنظمة تتيح الزّواج المثلي، وتُلغي النُّظم الّتي تحرّمه تحت مظلّة حقوق الإنسان، أو في المواثيق الدوليّة الكاذبة الّتي تهدف إلى القضاء على الكيان الإسلامي خصوصاً (٢).

# ١ - تعريف الزّواج المثلي في الاصطلاح:

هو عقد يمكِّن من الاستمتاع بين شخصين من جنس واحد؛ أي: بين ذكرين أو بين أُنثيين، حيث يُعقد رسمياً بين شخصين من جنس واحد، كما يعقد

<sup>(</sup>۱) الزواج المثلي في ضوء مقاصد الشّريعة الإسلامية، إبراهيم بن تيجان جكيتي، مركز باحثات لدراسات المرأة، ٢٠١٦م، ص٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٩.



بين الرّجل والمرأة، فيَصيران شريكين في الحياة الدنيا، ويجري بينهما ما يجري بين الرجل والمرأة المتزوّجين، وهو أمر مستحدث، لم يكن معروفاً من قبل، فقد كان هناك اللواط والسّحاق، ولكن لم يكن تشريعاً في قوانين ودساتير الدّول والأمم إلّا في العصور المتأخّرة(١).

### ٢ - الألفاظ ذات الصّلة بالزّواج المثلى:

#### أ- اللواط:

وفي الشَّرع عُرف بتعريفات كثيرة منها: إتيان الذَّكر للذَّكر بإيلاج بالخشفة أو قدرها في دبره (٢).

ويسمّيه الفقهاء باللواط الأكبر مقابل الأصغر الذي هو إتيان المرأة في دبرها، كما جاء تفسيرها في حديث عبد الله بن عمر و رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النّبي صَالَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قال: "هي اللوطية الصّغرى" يعنى الرّجل يأتي امرأته في دبرها(").

### ب- السُّحاق:

السّحاق في اللغة من سحق الشّيء يسحقه سحقاً، أي: دقّه أشدّ الدّق.

- قيل السّحق: الدّق الرقيق.
  - قيل: هو الدّق بعد الدّق.
- مساحقة النّساء لفظ مولّد<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الزواج المثلي في ضوء مقاصد الشّريعة الإسلامية، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) معجم المصطلحات والألفاظ، ٣/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد، ١١/ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، ١٠/ ١٥٢.



وإن المساحقة اصطلاحاً: أن تفعل المرأة بالمرأة مثل صورة ما يفعل بها الرّجل<sup>(۱)</sup>.

# ج- الشُّذوذ الجنسي:

وهو ممارسة الجنس بصورة تخالف شرع الله، كالزنا بين الرّجال والنّساء اللاتي لا يحللن لهم، كاللواط بين الرجال والرجال، والسّحاق بين النساء والنساء (٢).

#### د- المثلية الجنسيّة:

إن المثليّة الجنسيّة مصطلح وُضع للدلالة على العلاقة الجنسية بين فردين من نفس الجنس (ذكر – ذكر / أنثى – أنثى)، وقد وضعه المفكر السويسري بنكرت عام ١٨٦٩م، ثمّ انتشر هذا المصطلح حتى أصبح يستعمل ضمن المصطلحات في العلوم الطبيعيّة والنّفسيّة، والاجتماعية والقانونية (٣).

وإن العلاقة بين الزّواج المثلي، وهذه المصطلحات، هو أنّ الزواج المثلي عبارة عن عقد يمكّن من الاستمتاع بين شخصين من جنس واحد، وزواج بين شخصين من نفس الجنس، فهو شذوذ يخالف الصّورة المشروعة، ومثليّة جنسيّة؛ لأنه علاقة جنسيّة بين فردين من نفس الجنس، فإذا كان بين رجُلين سُمّي لواطاً، وإذا كان بين امرأتين فهو سحاق ومساحقة (٤).

<sup>(</sup>١) الموسوعة الكويتية الفقهية، ٢٥١/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص٢٣.



## ٣- تاريخ الزّواج المثلي:

الشّذوذ المثلي قبل أن يصير زواجاً رسميّاً في قوانين بعض الدّول في هذا العصر؛ مرّ بمراحل عديدة، فأوّل من عُرف عنهم هذه الفاحشة الشّنيعة، والجريمة النكراء هم قوم لوط عَيْوالسَّلَمُ، كما بَيّنت الآيات الكريمة فيما مضى، ودلّت الآيات على أنّهم كانوا يمارسون هذه الفاحشة علناً كما ذكر المفسّرون في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَ أَتَا أَتُونَ الْفَنْحِشَةَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ النمل: ٤٥].

ويؤكد كثير من الباحثين أنّ أوّل من سنّ السّحاق والمساحقة نساء قوم لوط، وذلك لما شاع بين رجالهنّ إتيان الذّكور بعضهم بعضاً، والإعراض عن النّساء، فلمّا اشتدّت شهوتهنّ لجأن إلى التدالك والمساحقة، حتّى أدركهنّ الهلاك. ومن ثمّ عَرف العديد من الحضارات القديمة الشذوذ الجنسي، كقدماء المصريين، والحضارة البابليّة، والكلدانيّة والكنعانيّة والإغريقيّة وغير ذلك. وقد وُجد هذا الفعل عند العرب قديماً كغيرهم، ولكن لم يكن سلوكاً ظاهراً ومنتشراً في المجتمع، مما جعل البعض ينفي وجوده عند العرب، بينما نفى بعض الباحثين وجود الشّذوذ الجنسي عند العرب قديماً، مستندين في ذلك إلى قول الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان: "لولا أنّ الله قصّ علينا قصّة لوط في القرآن، ما ظننت أنّ ذكراً يعلو ذكراً".

وإن بعض القبائل البدائيّة المعاصرة في الهند والصّين وجنوب أفريقيا هي مثليّة ذكوريّة (اللّواط) في الغالب، غير أنّ المثليّة الجنسيّة الأنثويّة (السحاق) أيضاً كانت موجودة، وإن لم تبلغ مبلغ الأخرى.

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٢٦.

0

وفي الوقت الرّاهن، أخذت كثير من دول العالم تجرّم الشّذوذ الجنسي والمثليّة الجنسيّة بشتّى صورها في تشريعاتها، بل تعتبرها جريمة اجتماعية في المجتمعات قبل أن تصير جريمة تشريعيّة، ووَضَعت عليها عقوبات تتراوح ما بين السّجن لمدّة سنة واحدة إلى السّجن عشرين عاماً في بعض الدّول، ويصل السجن مدى الحياة في دول أخرى. وإن العقوبة تختلف من دولة إلى أخرى، ثمّ ألغت بعض الدّول تلك التّشريعات التي تحرّم المثليّة الجنسيّة مواكبة للمواثيق الدوليّة في منظمة الأمم المتحدة، واعتبرت الميول الجنسيّة حقاً من حقوق الإنسان التي يجب حمايتها كبقيّة الحقوق. ففي مؤتمر السّكان والتّنميّة الذي عقد في القاهرة تحت رعاية منظمة الأمم المتحدة في (٥-١٣/ ٩ -١٩٩٤م) دعا المؤتمر إلى تغيير هيكل الأسرة حتّى تستوعب الأُسر المكوّنة من مثليي دعا المؤتمر إلى تغيير هيكل الأسرة حتّى تستوعب الأُسر المكوّنة من مثليي الجنس، كما رحّبت لجان الأمم المتّحدة المعنيّة بحقوق الإنسان بذلك، وزجّت موضوع الجنسي المثلي ضمن قضايا حقوق الإنسان منذ عام ١٩٩٤م (١٠).

وتعد وثيقة بكين عام ١٩٩٥م، والتي كانت نتاجاً للمؤتمر العالمي للمرأة، نقطة للاعتراف بالحق للمثلية؛ حيث تبنّت هذه الوثيقة مصطلح النّوع كبديل عن الجنس، وذلك بهدف رفض حقيقة أن الاختلاف بين الذّكر والأنثى هو من وضع الله عَنْ مَا هو اختلاف ناتج عن التنشئة الاجتماعية والأُسريّة والبيئة التي يتحكم فيها الرّجل، ومن ثمّ الاعتراف بالمثليّة الجنسيّة كحق من الحقوق ليترتب عليه الاعتراف بحق الزّواج المثلي، وحق الحصول على أطفال بالتبني، أو تأجير رحم.

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٢٨.



كما دعت الجلسة الخاصة للجمعيّة العموميّة للأمم المتّحدة بعنوان (المرأة عام ٢٠٠٠: مساواة الجنسين والتنمية والسّلام) إلى الاعتراف بالمثليّة الجنسيّة كحق من حقوق الإنسان، حتّى صارت القضية قضيّة دوليّة تحت مظلّة الأمم المتّحدة، وقامت عدّة دول بتشريع قوانين تبيح الشّذوذ الجنسي، وتعتبره حقاً من حقوق الإنسان، فوضعت تشريعاً قانونياً حول أحكام الزّواج المثلي في كثير من الدّول(١٠).

وإن الدّول التي شرّعت الزواج المثلي رسمياً، وسنّت تشريعات قانونية حول أحكام الزّواج المثلي هي الدّول التّالية حسب التّرتيب الزّمني:

- هو لّندا (عام ۲۰۰۱م).
- بلجيكا (عام ٢٠٠٣م).
- ولاية ماساتشوستس الأمريكيّة (عام ٢٠٠٣م).
  - کندا (عام ۲۰۰۵م).
  - إسبانيا (عام ٢٠٠٥).
  - جمهورية جنوب إفريقيا (عام ٢٠٠٦م).
    - النرويج (عام ٢٠٠٩م).
    - السويد (عام ٢٠٠٩م).
      - البرتغال (۲۰۱۰م).
    - الأرجنتين (عام ٢٠١٠م).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص۲۸.

•

- المكسيك (ولاية كوينتانا): عام ٢٠١١م.
  - الدّنمارك (عام ٢٠١٢م).
  - أوروغواي (عام ١٣٠٢م).
    - نيوزلندا (عام ١٣٠٢م).
      - فرنسا (عام ۱۳ ۲۰ م).
    - البرازيل (عام ٢٠١٣م).
- بريطانيا (إنجلترا وويلز وأسكتلندا): عام ٢٠١٤م.
  - جمهوريّة إيرلندا (عام ١٥٠٠م).

هكذا انتشر تشريع الزّواج المثلي في بعض دول العالم، فأصبح المثليّون يتزوّجون غيرهم، ولا زالت منظّمة الأمم المتّحدة بفروعها ومؤسساتها وجمعيّاتها تُكرّس جهوداً عظيمة؛ لإرغام بقيّة دول العالم على قبول إلغاء تجريم المثليّة الجنسيّة عموماً كحق من حقوق الإنسان(۱).

ولا شكّ بأنّ المصالح التي ترعاها منظّمة الأمم المتّحدة، وجمعيات حقوق الإنسان في دعوتها إلى تشريع الشّذوذ الجنسي والزّواج المثلي، والمبرّرات التي يذكرونها غير معتبرة شرعاً وعقلاً، لكونها وهميّة، لا حقيقة لها، بل الزّواج المثلي (اللواط - السّحاق) إنحراف عن الفطرة، ومفسدة محضة، لا ينطوي على أدنى مصلحة اجتماعيّة أو فرديّة على الإطلاق، وذلك لما يأتي:

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٠٣٠.



- جرّم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى اللواط تحريماً قطعيّاً، ووصفه بأبشع الأوصاف، ونعَت قوم لوط بأفظع النُّعوت، ممّا يدلّ دلالة قطعيّة على انحراف الفطرة السّليمة التي فطر النّاس عليها، وعُدول عن مقتضى الشّرع والعقل، ومن تلك الأوصاف:
- الفُحش: قال الله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٠]. وقد قال ابن القيّم رَحْمَهُ ٱللهُ: "ومن تأمّل قوله سبحانه: ﴿ وَلَا تَقْرُبُواْ ٱلزِّنَى ۖ إِنّهُ رَكَانَ فَحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]. وقوله في اللواط: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٠]؛ تبيّن له تفاوت ما بينهما، فإنّه سبحانه نكر كلمة الفاحشة في الزّنا حاي: هو فاحشة من الفواحش وعرّفها في اللواط، وذلك يفيد أنّه جامع لمعاني اسم الفاحشة، كما تقول زيد الرّجل، ونعم الرّجل زيد، أيّ تأتون الخصلة التي استقر فحشها عند كل أحد، فهي لظهور فحشها وكماله، غنيّة عن ذكرها، بحيث الا ينصرف الاسم إلى غيرها (١).
  - العُدوان: قال تعالى: ﴿بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦].
- الفسق والسوء: قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ الفسق والسوء: قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ النَّهِ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤].
  - الإفساد: قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٠].
- الإسراف: قال تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءِ ۚ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ مُّسُرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨١].

<sup>(</sup>۱) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ابن القيم، ابن القيم الجوزية، مكتبة ابن تيمية، ط١، ١٤١٧هـ، ص٢٦٣.



- الظُّلم: قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَيٰ قَالُوٓاْ إِنَّا مُهْلِكُوٓاْ أَهْلِ هَانِهُ الْظَلِمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣١]
- الخُبث: قال تعالى: ﴿وَلُوطًا ءَاتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَجَبَيْنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتَى كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَيْنَ ﴾ [الأنبياء: ٧٤].
- الجهل: قال تعالى: ﴿أَبِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةَ مِّن دُونِ ٱللِّسَآءِ ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ [النمل: ٥٥].
- الإجرام: قال تعالى: ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرَلً فَأَنْظُر كَيْف كَانَ عَلِقِبَةُ
  ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤].
  - الفضيحة: قال تعالى: ﴿قَالَ إِنَّ هَلَؤُلَآءٍ ضَيْفِي فَلَا تَقْضَحُونِ ﴾ [الحجر: ٦٨](١).
- الزّواج المثلي انحراف عن الفطرة السّليمة والجبلّة الصّحيحة للإنسان، ولذا يستقبحه العقلاء مِن كل المِلل والنّحل، ممّن لم تتغيّر طبائعهم، ولم تنحرف فِطَرهم.
- الزّواج المثلي سبب جوهري لكثير من المفاسد الحياتية، والأضرار الدينيّة والصحيّة والنفسيّة والاجتماعيّة، ويأتي بيان ذلك مفصّلاً في مبحث مستقل (بإذن الله).
- الزّواج المثلي مناقض لإحدى الكليّات الخمسة التي اجتمعت الشّرائع السّماويّة، وهي كليّة حفظ النّسل، وطلب الولد، ممّا يؤكّد بطلان هذا النّوع من الزّواج، وتلك المصالح الوهميّة التي من أجلها تدعو منظّمة الأمم المتّحدة إلى شرعيّة مثل هذه الزيجات(٢).

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء الشريعة الإسلامية، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) الزواج المثلى في ضوء الشريعة الإسلامية، ص٧٩.



• إنّ الشّذوذ الجنسي والزواج المثلي لا يحقق مقاصد الزّواج في الشريعة الإسلامية.

## ٤ - مقاصد الشّريعة الإسلاميّة المتعلقة بالزّواج:

شرّع الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الزّواج، وحثّ عليه لمقاصد عظيمة، وحِكم جليلة، وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَشُار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمُ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا ٢١].

## ومن مقاصد الزّواج:

## أ- مقصد التّناسل، وطلب الولد:

يُعتبر مقصد التناسل، وطلب الولد، المقصد الأصلي لتشريع الزّواج، بل هو من ضروريّات المصالح اللينيّة والدنيويّة، حيث أدرجه بعض العلماء ضمن الضّروريات الخمس التي جاءت الشّرائع كلها للمحافظة عليها، فبه يتحقّق استمرار الحياة الإنسانيّة، وبقاء النّوع البشري، وحفظه من الانقراض، ويتحقق مقصد الاستخلاف في الأرض وعمارتها، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَامِكَةِ إِلنَّهِ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

قال ابن كثير رَحْمَالُلَهُ في تفسير هذه الآية: "أي: قوماً يخلف بعضهم بعضاً قرناً بعد قرن، وجيلاً بعد جيل"(١).

فهو مطلب فطري جُبِل عليه الإنسان، حيث فُطِر كلّ من الذّكر والأنثى على الميل إلى الجنس الآخر طبعاً وجِبِلّةً، وجاءت النّصوص الشرعيّة بالحثّ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير، ۱/۱۲۶.



على النّكاح للتّناسل، وطلب الولد. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَٱكْنَ بَاشِرُوهُنَّ وَٱبْتَغُواْ مَا كَنَّهَ لَكُو ﴾ [البقرة: ١٨٧]. وقد فُسّر الابتغاء في هذه الآية بطلب الولد(١٠).

وفي الحديث الصّحيح عن معقل بن يسار رَضَالِلَهُ عَنهُ، قال: جاء رجل إلى النّبيّ صَالَلَهُ عَنهُ، قال: وإنّها لا تلد، النّبيّ صَالَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ فقال: إنّي أصبت امرأة ذات حسب وجمال، وإنّها لا تلد، أفأتزوّجها؟ قال: لا، ثم أتاه الثّانيّة فنهاه، ثمّ أتاه الثالثة، فقال: تزوّجوا الولود، فإنّي مكاثر بكم الأمم (٢).

فالمتأمّل في الآيات والأحاديث الواردة في الزّواج، يجد أنّها متفقة على أنّ المقصد الأسمى، والهدف الأعلى من النّكاح هو التناسل، وطلب الولد، وذلك لضمان بقاء النّوع الإنساني، وتحقيق مقصد الاستخلاف في الأرض؛ لإفراد رب العباد بالعبادة (٣).

#### ب- المحافظة على الأنساب والقرابة:

من المقاصد الأصليّة التي شُرّع من أجلها الزواج في الشّريعة الإسلاميّة، المحافظة على الأنساب والقرابة، من أن تختلط بغيرها، أو يعتريها شك وريبة، فقد أمر الشّارع الحكيم أن لا يُنسب الولد إلّا إلى أبيه، فقال عَرْفَعَلَّ: ﴿ٱدْعُوهُمُ لِلَابَابِهِمُ هُو أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ ﴾ [الأحزاب: ٥].

ولولا التّشريع الربّاني للزواج بين الذّكر والأنثى؛ لاختلطت الأنساب، وتحلّلت آصرة القرابة بين النّاس، واختلّ نظام الأسرة، وتفسخ المجتمع،

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم ٥٥٥، قال الألباني حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) الزواج المثلي في ضوء مقاصد الشريعة، ص٣٥.



وأصبحت الحياة الإنسانيّة أقرب إلى الحياة البهيميّة؛ لا بُنوّة، ولا أُبوّة، ولا مودّة، ولا رحمة، ولا قرابة، ولا صِلة.

ولضمان تحقيق هذا المقصد العظيم، حرّم الشّارع الحكيم الزّنا: قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنِيَ ۗ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٢]، لكونه يناقض مقصد المحافظة على الأنساب والفُرُوج، كما أنّه اعتداء على أعراض الآخرين، وتعدّ على حدود الله عَرَقِجَلَ التي شرّعها للنّاس.

وكذلك حَرِّم الأنكِحة الفاسدة والباطلة التي تناقض هذا المقصد، كنكاح المتعة، ونكاح التحليل، وغير ذلك من الأنكحة الفاسدة المحرِّمة، التي تؤول إلى اختلاط الأنساب وضياعها(١).

# ج- السّكن النّفسي والتّودّد:

يعتبر السّكن النفسي والروحي، وراحة البال، وشيوع المودّة، والرحمة بين الزّوجين مقصداً عظيماً من مقاصد الزّواج، والمراد بالسّكن سكن القلب إلى قلب من جنسه، فتصبح الرّوحان روحاً واحدة، والقلبان قلباً واحداً؛ لأن الجنس إلى الجنس أميّل به، وآنس، ويدل على ذلك نصوص كثيرة منها:

- قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَقْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٩].

- قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١].

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٣٦.



ولقد أشار الكثير من العلماء والمفسرين إلى أنّ من مقاصد الزواج؛ مقصد السّكن النّفسي، والتودّد، والمودة، والرحمة، قال الكاساني رَحْمَهُ اللّهُ: "إنّ من مقاصد النّكاح الولد والسّكن".

### د- مقصد تحقيق الفطرة الإنسانية، وإشباعها بالزواج:

ممّا شُرّع الزواج في الشريعة الإسلاميّة لأجله قضاء الوَطَر، وإفراغ الشهوة في المحل الحلال، وهذا المقصد لا يخالف فيه أحد، وأقرّته الشّرائع السّماويّة، واستساغته العقول والطّباع السّليمة على حدّ سواء، فإنّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وضع في الرّجل غريزة الميل إلى الجنس الآخر، وكذلك العكس، وركّب في كل واحد منهم شهوة. ومن أجل حماية الأعراض والأنساب وحماية المجتمع من الانحلال الخُلُقي والضّياع السّلوكي؛ وضع الشّارع الحكيم ضابطاً لاستفراغ هذه الشّهوة، ونظّمها بالزّواج (۱). قال تعالى: ﴿وَٱلّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ هذه الشّهوة، ونظّمها بالزّواج (۱). قال تعالى: ﴿وَٱلّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إلّه عَلَى أَزُوجِهِمْ أَوْمَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ فَإِنّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٥، ٦].

حيث جعل الزواج وملك اليمين الطريقة الشرعيّة الوحيدة لإشباع الغريزة الجنسيّة، واستمتاع كل من الزّوجين بالآخر<sup>(۱)</sup>. وقد قال الشّنقيطي رَحْمُهُ اللّهُ: "كذلك النّكاح لقضاء الوطر مقصود أيضاً؛ لأنّ قضاء الوطر من مقاصده على الجملة"<sup>(۳)</sup>.

## هـ - مقصد التّعارف بين الناس، وتقوية آصرة المودّة والمحبّة بينهم:

من المقاصد العظيمة التي من أجلها شُرّع الزواج في الإسلام، تحقيق مقصد التعارف بين الناس، وتقوية آصرة المودّة والمحبّة بينهم، والتي ينتج منها التّعاون

<sup>(</sup>۱) الزواج المثلى في ضوء مقاصد الشريعة، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) الموافقات، إبراهيم بن موسى الشاطبي، دار ابن عفان، ٢٠٠٧م، ١/ ٣٩٧.



والتّناصر بين القبائل والأُسر، قال عَنْجَلَّ: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ذَكَرِ وَأُنْتَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ وَالتَّناصر بين القبائل والأُسر، قال عَنْجَلَّ: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

تمتد الحياة بالزّواج، موصولة بالأسر من القرابات والأصهار، ممّا له أثر كبير في إيجاد التّعارف والمودّة بين النّاس، والتّعامل الحسن بينهم، والتّعايش السّلمي، والإنسان مَدنيّ بطبعه، فهو إحدى الرّابطتين الأساسيّتين بين البشر، كما ورد ذلك في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ وَلَيْرَا ﴾ [الفرقان: ٤٥].

قال العلامة الطّاهر ابن عاشور رَحْمَهُ اللّهُ في تفسير هذه الآية: "إذ أوجد من هذا الماء خلقاً عظيماً، صاحبَ عقل وتفكير، فاختص بإيصال أواصر النسب والصهر، وكان ذلك أصل نظام الاجتماع البشريّ لتكْوِين القبائل والشّعوب وتعاونهم "(۱).

وقال الخطيب الشّربيني رَحْمَهُ اللّهُ: "من مقاصد النكاح، اتصال القبائل لأجل التّعاضد والمعاونة واجتماع الكلمة"(٢).

وما ذُكِر غيض من فيض في منافع الزواج في الشريعة الإسلاميّة، والزواج المثلي من اللواط والسحاق، يناقض هذه المقاصد الشرعية، والمعاني الروحية والأخلاقية والإنسانية كلها<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ١٩/٨٥.

<sup>(</sup>٢) الزواج المثلى في ضوء الشريعة الإسلامية، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص٤٠.



# ٥ - حكم الزّواج المثلى في الشّريعة الإسلاميّة:

الزّواج المثلي لا يخلو من إحدى الحالتين:

- إحداهما: أن يكون بين ذكرين (اللواط).
  - الثانية: أن يكون بين أُنثيين (السحاق).

# أ. حكم الزواج المثلي بين الذّكرين:

أجمع فقهاء الإسلام على اختلاف مذاهبهم الفقهيّة على تحريم اللواط تحريماً قطعياً، واعتباره فاحشة نكراء، وجريمة شنعاء مخالفة للفطرة، ومناقضة للطّبع، وذلك لما جاء في نصوص القرآن والسّنة في ذلك. وقد بيّنتُ الآيات الدالّة على ذلك، كما وردت أحاديث صحيحة في السنّة النّبويّة تدل على تحريم اللواط، ومن تلك الأحاديث:

- عن جابر رَضَوَلِيَّكُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: إِنَّ أَخوف ما أَخاف على أُمِّتي عمل قوم لوط(١١).
- عن ابن عبّاس رَضَالِللَهُ عَنْهُ، أَنَّ النبيّ صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالِّرَ قال: لعن الله من عَمِلَ عمل قوم لوط(٢). قوم لوط، لعن الله من عَمِلَ عمل قوم لوط(٢).
- وعن ابن عبّاس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُا، عن النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: اقتلوا الفاعل والمفعول به (٣).

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، رقم ٣٥٤، قال الألباني صحيح.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد، ٥/٢٦.

<sup>(</sup>٣) شعب الإيمان، البيهقي، ٤/ ٣٥١، في إسناده مقال.



وجه الاستدلال بالأحاديث السّابقة؛ أنّها دلّت دلالة صريحة على أنّ اللواط مما يوجب استحقاق لعن صاحبه، وإقامة حدّ القتل على الفاعل والمفعول به، وأنّه من أعظم الأمور التي خاف منها الرّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ على أمّته، فدلّ ذلك على أنّ اللواط كبيرة من كبائر الذّنوب، وقد نقل غير واحد من فقهاء الأمة الإجماع على تحريم اللواط، من ذلك النقولات التّالية (۱):

- قال ابن حزم رَحمَهُ أللهُ: "واتّفقوا على أنّ وطء الرّجل الرجل جرم عظيم "(٢).
- وقال ابن قدامة المقدسيّ رَحْمَهُ اللَّهُ: "أجمع أهل العلم على تحريم اللواط(").
- قال الذّهبي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "أجمع المسلمون على أن اللواط من الكبائر التي حرّمها الله تعالى"(٤).

# ب- حكم الشريعة في الزواج المثلي (السُّحاق):

دلّت نصوص الكتاب والسّنة، وإجماع المسلمين على تحريم السّحاق، والمساحقة بين النّساء تحريماً قطعيّاً، وقد وردت أحاديث كثيرة تدلّ على تحريم السحاق بين الأُنثيين منها:

- قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا ينظر الرِّجل إلى عورة الرِّجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة، ولا يُفضي المرأة إلى الرِّجل في ثوب واحد، ولا تُفضي المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد (٥).

<sup>(</sup>١) الزواج المثلي، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) مراتب الإجماع، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٣) المغنين، ١٢/ ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤) الكبائر، الذهبي، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، كتاب الحيض، ١/٢٦٦.



قال الشّيخ عبد القادر عودة رَحْمَهُ اللّهُ: "وهذا النصّ صحيح في تحريم السحاق لأنه إفضاء المرأة إلى المرأة(١).

وقد نقل غير واحد من العلماء الاتفاق على تحريم السحاق ومن تلك النقولات ما يلي:

- قال ابن حزم رَحَمُ أُللَّهُ: "واتَّفقوا أن سحق المرأة المرأة حرام"(٢).
- وقال سيد سابق رَحمَهُ أللَّهُ: "محرّم أي السحاق باتّفاق العلماء"".

وجاء في الموسوعة الفقهيّة الكويتيّة النص التالي: لا خِلاف بين الفقهاء في أنّ السحاق حرام، لقول النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "السحاق زنى النّساء بينهنّ "(٤).

وممّا يدلّ على تحريم الزّواج المثلي بنوعيه في الشريعة الإسلاميّة، مناقضته المقصد الأصلي من الزّواج، وهو مقصد التّناسل، وبقاء النّوع الإنسانيّ إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، إضافة إلى ما يؤول إليه هذا النّوع من الزّواج من أضرار دينيّة ونفسيّة وصحيّة على الفرد، وما ينتهي إليه من مفاسد عظيمة على المجتمع، ممّا لا يدع للنّاظر فيها مجالاً للشكّ في تحريمه، وإلحاقه بالكبائر، وتغليظ العقوبة على المتورّطين فيه (٥٠).

## ٦ - عقوبة اللواط:

اختلف الفقهاء وعلماء التفاسير في عقوبة اللواط، وانقسموا على ثلاثة آراء:

<sup>(</sup>١) التشريع الجنائي في الإسلام، ٢/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) مراتب الإجماع، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٣) فقه السّنة، ٢/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) الموسوعة الفقهيّة الكويتية، ٢٥١/٢٥.

<sup>(</sup>٥) الزواج المثلي في ضوء الشريعة الإسلامية، ص٥٥.



أ- الرأي الأول: أنّ مرتكب هذه الفاحشة يُقتَل مطلقاً؛ الفاعل والمفعول به، أحصَنا أو لم يُحصِنا، وبهذا قال عليّ بن أبي طالب وعبد الله بن عبّاس رَخَوَلَكُ عَنْهُ. وحكى بعضهم إجماع الصّحابة عليه، وهو قول الأئمة مالك والشّافعي، وأحمد في رواية، ودليل هذا القول حديث ابن عبّاس رَخَلِكُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَالَتُهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَلَى وجدتموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا؛ الفاعل والمفعول به "(۱).

وقد اختُلِف في كيفيّة قتله، فقيل: يُرجم حتّى الموت، وهو قول مالك، وأحد قولَي الشافعي، وأحمد في رواية، وذلك تغليظاً للعقوبة، لأنّ هذه الفاحشة أغلظ من الزّنا، فالمحرّمات كلّما تغلّظت، تغلّظت عقوبتها، ووطء من لا يباح بحال من الأحوال، أشدّ حرمة وأعظم جرماً من وطء من يباح في بعض الأحوال. وإتيان النّساء مباح في حال النّكاح الصّحيح، أمّا إتيان الذّكور فلا يُباح أبداً (٢). وقيل: يُقتَل بالسّيف، لأنّ القتل إذا أطلق؛ انصرف إلى القتل بالسّيف، والحديث أطلق ولم يُقيّد (٣).

وقيل: يُحرق بالنار، وقد رُوي أنّ أبا بكر رَضَالِلَهُ عَنْهُ حرّق لوطيّاً بمشورة الصحابة (٤).

وقيل: بهدم جدار عليه، أو يرمى من شاهق ويتبع بالحجارة، أخذاً بصفة هلاك قوم لوط<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم ٤٤٦٢، صحيح الجامع الصغير، رقم ٦٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد، ٥/ ٤١.

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين، النووي، ١٠/ ٩١.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى، البيهقى، ٨/ ٢٣٢-٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) أسباب هلاك الأمم السالفة، ص٤٣٩.

•

ب- الرأي الثاني: أنّه يُحدّ حدّ الزّنا، فيُرجم إن كان مُحصناً، ويُجلد ويُغرّب إن كان غير مُحصن، وهذا هو المشهور من قولَي الشّافعي، وأحد الرّوايتين عن أحمد، وبه قال صاحبا أبي حنيفة، وقد استدلّوا بحديث أبي موسى الأشعري وَصَالَيْكَنَهُ مر فوعاً: إذا أتى الرّجلُ الرّجلُ فهما زانيان، وإذا أتت المرأة المرأة فهما زانيتان (۱). ولأنه إيلاج في فرج حرام، فأشبه بالزّنا فيأخذ حكمه (۲).

ج- الرأي الثالث: أنّه ليس عليه حدّ، وإنّما يُعزّر، ويزجّ بالسجن حتى يموت أو يتوب، وهذا قول الإمام أبي حنيفة، وقد خالفه صاحباه كما تقدّم، وعنده أنّه إذا اعتاد اللواط قتله الإمام سياسة، محصناً كان أو غير محصن. وحجة من قال بهذا القول، أن هذا العمل ليس في معنى الزّنا، ولا يترتّب عليه إضاعة الولد، ولا اشتباه الأنساب كما في الزّنا ".

ورجّح الشّيخ سعيد محمّد بابا سيلا الرأي الأول، وقال هو الأرجح، لصحّة الحديث الذي يستند إليه، ولعدم معارضته بدليل قويّ، ولأنّه فيه رادعاً قوياً عن ارتكاب هذه الفاحشة القبيحة (٤).

وقال الدّكتور إبراهيم بن تيجان جكيتي بعد إيراد الآراء في المسألة، ومناقشة أدلّتها: الذي يظهر - والعلم عند الله - أن حدّ اللواط القتل على كل حال، وذلك لأمور:

<sup>(</sup>١) سنن البيهقي، ٨/ ٢٣٣، ضعّف الإسناد الشنقيطي.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن، ابن العربي، ٢/ ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) شرح فتح القدير، ٥/ ٢٦٣، المبسوط، ٩/ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) أسباب هلاك الأمم السالفة، ص ٤٤١.



- أنّ النصوص وردت صريحة بالقتل دون التّفريق بين المحصن وغيره، فيُحمل على العموم، إذ لا دليل على التّخصص.
- أنّ الصحابة (رضوان الله عليهم)، لم يؤثر عن أحد منهم غير القتل، وإن اختلفوا في طريقة القتل، فيكون انعقد الإجماع في زمن الصّحابة على قتل اللوطية.
- أنّه لمّا كان هذا العمل شرّاً مستطيراً، وضرراً عظيماً، استأصل الله سُبْحَانهُوتَعَالَى قوم لوط من الأرض، حتّى لا يبقى منهم أثر، فينبغي استئصال كلّ من قام بهذه الفاحشة الشنيعة، بأي طريقة كانت. هذا فيما يتعلّق بتحديد العقوبة، أمّا ما يتعلق بكيفيّة القتل وطريقة التنفيذ، فالأحسن أن يُقتلوا رجماً بالحجارة، كما أهلك الله سُبْحَانهُوتَعَالَى قوم لوط، قال سُبْحَانهُوتَعَالَى: ﴿فَلَمّا جَاءَ أَمْرُنا جَعَلْنا عَلِيها سَافِلَها وَأَمْطَرُنا عَلَيْها حَجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٢].

وهو قول عمر، وعلي، وابن عباس وجماعة من الصحابة رَضَالِلهُ عَاهُم، وكثير من السّلف، ومعظم فقهاء الأمصار، وهو اختيار شيخ الإسلام أبي العباس ابن تيمية رَحْمَهُ اللّهُ (١).

وشرط إقامة حدّ اللواط على الفاعل والمفعول به، أن يكونا بالغين، وإلّا قُتل البالغ منهما رجماً، وعُزّر غير البالغ، وقد نبّه على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال: وعلى هذا أكثر السّلف، وقالوا: لأنّ الله رجم قوم لوط، وشرّع رجم الزّاني تشبيهاً برجم قوم لوط، فيُرجم الاثنان سواء كانا حُرَّين أو مملوكين،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ۲۸/ ۳۳۵.



أو كان أحدهما مملوكاً والآخر حرّاً، إذا كانا بالغَين، فإن كان أحدهما غير بالغ عُوقب بما دون القتل، ولا يُرجم إلّا البالغ(١).

#### ٧- عقوبة السّحاق:

اتَّفق أصحاب المذاهب الأربعة على أنَّ في المساحقة التّعزير:

أ- قال ابن عبد البر رَحْمَهُ اللهُ: "على المرأتين إذا ثبت عليهما السّحاق الأدب الموجع"(٢).

ب- قال الماوردي رَحْمَهُ اللهُ: "والواجب فيه - أي: السحاق - التّعزير دون الحدّ لعدم الإيلاج بينهما"(٣).

ج- قال ابن قُدامة رَحَمَا اللهُ: "ولا حدّ عليهما - أي: المتساحقتين - لأنّه لا يتضمّن إيلاجاً، فأشبه المباشرة دون الفرج، وعليهما التعزير "(٤).

وقد خالف ابن شهاب الزهري رَحْمَهُ الله الإجماع السابق، فجعل حدّ السّحاق مائة جلدة، فقال في ذلك: "أدركت علماءنا في المرأة تأتي المرأة بالرفغة (٥) وأشباهها، تجلدان مائة جلدة "(١).

والصّحيح ما ذهب إليه العلماء على أنّ في المساحقة التّعزير.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ۲۸/ ۳۳۵.

<sup>(</sup>۲) الكافي، ۲/ ۱۰۷۳.

<sup>(</sup>٣) الحاوي الكبير في الفقه الشّافعي، أبو الحسن الماوردي البصري، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٦م، ٢٧٤/١٣.

<sup>(</sup>٤) المغنى، ابن قدامة، ١٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) كلمة تدل على ضعة ودناءة.

<sup>(</sup>٦) مصنف عبد الرزاق، ٧/ ٣٣٤، المحلى، ١٣/ ٢١٩.



#### ثانياً: الأضرار المترتبة على حياة الإنسان من الشَّذوذ الجنسى:

إنّ لعمل قوم لوط مصائب كبيرة، وأضراراً جسيمة متنوّعة ومتعدّدة، سواء على مستوى الأفراد والمجتمعات والأمم، منها الديني والأخلاقي والاجتماعي والاقتصادي والنّفسي والصّحى...

#### ١ - الأضرار الدينيّة:

إنّ عمل قوم لوط يُعتبر معصية كبيرة من كبائر الذّنوب، بل يُعتبر أعظم معصية بعد الكفر بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، قال ابن القيّم رَحَمُ اللّهُ: "ليس من المعاصي أعظم مفسدة من هذه المفسدة - أي مفسدة اللواط - وهي تلي مفسدة الكفر "(۱).

إنّ اللواط جرم عظيم حذّر منه ربنا جَلَوْعَلا، وعاقب الأمة التي فعلته بأقسى وأنكى العقوبات، فهو سبب لمقت الله وأليم عقابه، وأخْذه الشّديد في الدنيا والآخرة، بل هو خطر على التّوحيد، إذ إنّه ذريعة للعشق، والعشق ذريعة للشرك والتّعلق بغير الله جَلَوْعَلا. وقال ابن القيّم رَحَمُهُ الله بعد أن تحدّث عن الذنوب والمعاصي وأنّ التوحيد يمحوها ويزيل نجاستها؛ قال: "ولكن نجاسة الزّنا واللواطة أغلظ من غيرها من النّجاسات، من جهة أنها تفسد القلب، وتضعف توحيده جداً، ولهذا كان أحظى النّاس بهذه النّجاسة أكثرهم شركاً، فكلّما كان الشّرك في العبد أغلب، كانت النّجاسة والخبائث فيه أكثر، وكلّما كان أعظم إخلاصاً، كان منهما أبعد، كما قال تعالى: ﴿كَنَاكُ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءَ النّجاسة والخبائث فيه أكثر، وكلّما كان عبّد إخلاصاً، كان منهما أبعد، كما قال تعالى: ﴿كَنَاكُ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءَ اللها، بل هو من أعلى أنواع التّعبّد، ولا سيما إذا استولى على القلب، وتمكّن منه،

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي، ص٢٦٦.

0

صار تتيماً، والتتيم: التعبد، فيصير العاشق عابداً لمعشوقه، وكثيراً ما يغلب عليه حبّه، وذكره، والشوق إليه، والسّعي في مرضاته، بل كثيراً ما يذهب ذلك من قلب العاشق بالكلية، ويصير متعلّقاً بمعشوقه من الصّور، كما هو مشاهد، فيصير المعشوق هو الإله من دون الله عَنَّهَ مَلَ، يُقدّم رضاه وحبّه على رضا الله وحبّه، ويتقرّب إليه ما لا يتقرّب إلى الله تعالى، وينفق في مرضاته مالا ينفقه في مرضاة الله، ويتجنّب من سخطه ما لا يتجنبّه من سخط الله تعالى، فيصير آثر عنده من ربّه، حبّاً وخضوعاً، وذلّا وسمعاً وطاعة.

وفي هذا يكون العشق والشّرك متلازمين، وإنّما حكى الله سبحانه العشق عن المشركين من قوم لوط، وعن امرأة العزيز، وكانت إذ ذاك مشركة، فكلّما قوي شرك العبد، يلين بعشق الصور، وكلّما قوي التوحيد صرف ذلك عنه.

والزّنا واللواط كمال لذّتهما إنّما يكون مع العشق، ولا يخلو صاحبهما منه، وإنّما لتنقله من محل إلى محل، لا يبقى عشقه مقصوراً على محلّ واحد، بل يتقسّم على سهام كثيرة - لكلّ محبوب نصيب من تألهه وتعبّده - فليس في الذّنوب أفسد للقلب والدّين من هاتين الفاحشتين، ولهما خاصيّة في تبعيد القلب من الله، فإنّهما من أعظم الخبائث، فإذا انصبغ القلب خُبثاً از داد من الله بُعداً(۱).

وقال ابن القيم رَحَمُ أُللَهُ في موطن آخر متحدّثاً عن العشق، وأنّ اللواط سبب له: وهو - والله - الدّاء العضال، والسّم القتّال، الذي ما علِق بقلب، إلا وعزّ عن الورى استنقاذه من إساره، ولا اشتعلت ناره في مهجة، إلّا وصعب على الخلق تخليصها من ناره.

<sup>(</sup>۱) إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان، شمس الدين ابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد عزي شمس و آخرون، جدة، مجمع الفقه الإسلامي، ١٤٣٢هـ، ص٧٠-٧١.



والعشق أقسام؛ فتارة يكون كفراً، كمن اتّخذ معشوقه ندّاً يحبه كما يحبّ الله، فكيف إذا كانت محبّته أعظم من محبة الله في قلبه؟ فهذا عشق لا يغفره الله لصاحبه، فإنّه من أعظم الشّرك، والله لا يغفر أن يُشرك به، وإنّما يُغفر بالتّوبة الماحية ما دون ذلك. وعلامة هذا العشق الشّركي الكفري أن يقدّم العاشق رضاء معشوقه على رضا ربّه، وإذا تعارض عنده حقّ معشوقه وحقّ ربّه؛ وطاعة ربّه وطاعته؛ قدّم حقّ معشوقه على حق وطاعة ربّه، وآثر رضاه، وبذل لمعشوقه أنفس ما يقدر عليه، وبذل لربّه – إن بذل – أردى ما عنده، واستفرغ وسعه في مرضاة معشوقه وطاعته والتقرّب إليه، وجعل لربّه – إن أطاعه – الفضلة التي معشوقه من ساعاته (۱).

ثمّ قال رَحْمَهُ اللّهُ: فتأمّل حال أكثر عُشّاق الصور هل تجدها إلّا مطابقة لذلك؟ ثمّ ضع حالهم في كفّة، وتوحيدهم في كفّة، وإيمانهم في كفّة، ثمّ زِنْ وزناً يرضي الله ورسوله ويطابق العدل، وستظهر لك الحقيقة. وربّما صرّح العاشق منهم بأنّ وصْل معشوقه أحب إليه من توحيد ربّه، كما صرّح أحدهم بأنّ وصْل معشوقه أشهى إليه من رحمة ربّه، نعوذ بالله من الخذلان، ومن هذا الحال قول الشّاعر:

وصلك أشهى إلى فؤادي من رحمة الخالق الجليل

و لا ريب أنّ هذا العشق من أعظم الشرك، وكثير من العشّاق يصرّح بأنّه لم يبق في قلبه موضع لغير معشوقه البتّة، بل قد ملك معشوقه عليّة قلبه كلّه، فصار عبداً مخلصاً من كلّ وجه لمعشوقه، فقد رضي هذا استبدال عبوديّة الخالق جَلَوَعَلا بعبوديةٍ لمخلوق، قد استغرق قوة حبّه وخضوعه وذلّه لمعشوقه؛ فقد أعطاه حقيقة العبه ديّة (۲).

<sup>(</sup>۱) الجواب الكافي، ص٢٩٦ - ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي، ص ٢٩٧، الفاحشة عمل قوم لوط، محمد إبراهيم الحمد، ص ٢٨.

من الجمع والجماعات؟ وكم أثيرت به من عداوات؟

ومن أضرار هذا العشق الدينيّة، أنّه يجرّ صاحبه إلى معاصٍ أخرى، كما يجرّه إلى ترك طاعات كان يفعلها، فكم شرب بسببه من المسكرات؟ وكم أضاع بسببه

ثمّ إنّ الاسترسال بهذا الأمر يقود الإنسان إلى محبّته، فيحب الفاحشة، ويبغض العفّة، فيقع في محبّة ما كرهه الله، وبُغض ما أحبّه الله. وقد يقوده التّمادي به والاستمرار عليه إلى استمرائه، وعدم النّفور منه، وربّما قاده ذلك عياذاً لله - إلى استحلاله(۱).

إنّ فاحشة اللواط تستوجب لعنة الله وغضبه؛ لأنّه فعل شاذ محرم في الديانات السماويّة، ويتنافى مع العقل السّليم، والفطرة السّويّة، والأخلاق القيم الحميدة، ويدلّ على انتكاس صاحبه في مستنقع الخبائث والضلال والفجور، وابتعاده عن صفات الرّجولة، والحياء، والمروءة، وسجايا أهل النّجدة والنخوة والشهامة.

## ٢- الأضرار الخُلُقيّة:

وأمّا أضرار اللواط الخُلُقيّة فكثيرة جداً، فاللوطيّة لَوثة خُلُقية، وانحراف عن الفطرة السويّة، فمن تلك المفاسد الخُلُقية التي تجلبها تلك الفاحشة اللعينة:

أ- قلّة الحياء: فمن ثمرات اللواط المنتنة، الوقاحة وقلّة الحياء، فتجد من يمارس هذه الفعلة صلب الوجه وقحاً لا يبالي بما يفعل، ولا يرعى لأحد حقّه، وربّما انسلخ من الحياء بالكلية، فلا يتأثّر بعلم النّاس بسوء حاله، وقبيح فعاله، بل ربمّا قام هو بإخبارهم عمّا يقوم به من عمل سيّئ. وإذا وصل الإنسان إلى هذه الحالة عزّ إصلاحه، وصَعُب علاجه.

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، محمّد إبراهيم الحمد، دار ابن خزيمة، ط١، ١٤١٥هـ، ص٢٨.



## ب- سوء الخلُق:

مع فعل اللواط المشين تظهر سوء خلق مقترفه بأشياء، منها:

- قسوة القلب وغلظ الأكباد.
- قتل المروءة والشهامة والنخوة والكرامة.
- الشّرّ والعدوانيّة وحبّ الجريمة والجرأة على فعلها.
- انتكاس الفطرة، وارتكاس الطّباع، واضمحلال ميزان الفضيلة(١).
  - ذهاب الغيرة من القلب، وحلول الدّياثة محلّها.
  - سقوط الجاه والمنزلة، وحلول المهانة والحقارة والذلّة.
    - الحمق والتّرف، وسوء التصرّف والخَرَق.
      - ضعف الإرادة، وسفول الهمّة.
    - نزع الثّقة من مرتكبه، والنّظر إليه بعين الخيانة.
- سواد الوجه وظلمته، حتى ليكاد يُعرف كل من يقوم بهذا العمل، كما قيل: وعلى الفتى الطباعه سمةٌ تلوح على جبينه (٢).
  - حرمان العلم والتّرقّي في مدارج الكمال، ومراتب الفضيلة.
- ذهاب الشّـجاعة؛ فهذا العمل القبيح يدسِّب النفس، ويقمعها ويصغرها ويضعفها ويعينها، فتذهب الشبجاعة، ويحلَّ الجبن والخور والهلع والفزع محلها(٣).

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٠٣٠.

#### ٣- الأضرار الاجتماعيّة:

من المفاسد والأضرار التي تحدث للحياة الاجتماعيّة:

- زوال الخيرات والبركات.
- حلول العقوبات والمثُلات.
- قلَّة الأمن، وشيوع الفوضي وانتشار الرَّعب، وكثرة الاضطرابات.
- حرمان الشّعوب والأمم والمجتمعات والأُسر من السعادة الحقيقيّة، والقوّة والعزة.
  - تفسّخ المجتمع وتحلّله، وانتشار الرّوح البهيميّة، والأخلاق السبعيّة.
    - تفكك الأسر وتفرّق البيوت.
    - تفكك المجتمع وانفصام روابطه.
    - انهيار المُثل العليا والقيم الأصيلة.
    - القضاء على روح الجِدّ والاجتهاد والجهاد.
    - انتشار الأوبئة والأمراض التي تفتك بالمجتمع.
      - عزوف الرّجال عن الزّواج.
        - اللواط يهدد بقتل النسل.
- إنّه سببٌ للتخلّف والتّبعيّة، فالأمّة إذا تخلّت عن أخلاقها ومبادئها، فإنّ الانحرافات ستبدأ تنخر في جسدها، ممّا يضعفها ويفقدها شخصيّتها ومكانتها، فتصبح بذلك أمّة منهزمة تابعة مقلّدة متخلّفة في شتّى الميادين. والتّاريخ خير



شاهد على ذلك، فكم من أمّة بنت لها مجداً وحضارة، واشتُهرت بالتّقدّم العلميّ حينما كانت متمسّكة بقيمها ومبادئها، وبعد أن فقدت ذلك، انحدرت إلى الحضيض وهوَت من عليائها(١).

### ٤ - الأضرار الاقتصاديّة:

هذا العمل - أيضاً - يؤتّر على الاقتصاد، فمن أضراره الاقتصاديّة ما يلي:

- إهدار الثّروة الماليّة بحثاً عن الشّهوة المحرّمة.

- ما يُنفق من أموال لشراء المجلّات الهابطة والأشرطة الماجنة التي تهيّج الغرائز وتُحرّك الكوامن.

- ما يُبذل من أموال لدراسة هذه الظاهرة، والبحث في سُبُل علاجها.

- ما يُنفق لعلاج المصابين بأمراض الشّذوذ، فإذا كان مرض السيلان (يُصاب) به ٢٠٠٠ - ٥٠٠ ألف شخص في كلّ عام معظمهم في ريعان الشّباب، وإذا علمنا أن تشخيص وعلاج المرض الواحد يُكلّف ٢٥٠ - ٢٠٠ دولار لمرض السيلان، فما بالك بالزهري، أو الهربس؟ بل وما بالك بالإيدز وما هو أخطر من الإيدز؟

- البطالة، فالمجتمع الذي ينتشر فيه اللواط، يكثُر فيه أهل البطالة، فيُؤثّر ذلك على الاقتصاد تأثيراً سيّئاً، بل إن تأثير هؤلاء سيكون مركّباً فلا يكفي أنّهم لا ينتجون فحسب، بل إنّهم سيستهلكون ويسترقون الثّروات في سبيل عبثهم وشذوذهم، بل ويشغلون النّاس عن الإنتاج بملاحقتهم، ومحاولة كفّهم وزجرهم، وهذا بلا شكّ يقود إلى التّخلّف في شتّى الميادين، فاللواط يشغل الإنسان عن مصالحه الدينية والدنيويّة، قال ابن القيّم رَحْمَاهُ اللّهُ: "ليس شيء أضيع

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٣٤.



لمصالح الدين والدنيا من عشق الصّور، أمّا مصالح الدين فإنّها منوطة بلمّ شعتِ القلب، وإقباله على الله، وعشق الصّور أعظم شيء تشعيثاً وتشتيتاً له، وأمّا مصالح الدّنيا فهي تابعة - في الحقيقة - لمصالح الدّين، فمن انفرطت عليه مصالح دينه وضاعت، فمصالح دنياه أضيع وأضيع (۱).

### ٥- الأضرار النّفسيّة:

فمن جملة أضرار هذا العمل المشين، الأضرار النّفسيّة التي تركب صاحبه جرّاء هذا العمل، ومنها:

أ- الخوف الشّديد، والوحشة والاضطراب: فالذي يمارس هذا العمل، لا تراه إلّا خائفاً مذعوراً يحسب كلّ صيحة عليه، وكلّ مكروه قاصداً إليه، فلا تجده إلّا وقلبه كأنّه في جناحَي طائر؛ ذلك لأنّ الطّاعة حصن الله الأعظم، الذي من دخله كان من الآمنين، ومن خرج عنه أحاطت به المخاوف من كلّ جانب، فمن أطاع الله انقلبت المخاوف في حقّه أماناً، ومن عصاه، انقلبت مآمنه خوفاً، فمن خاف الله آمنه من كلّ شيء، ومن لم يخف الله أخافه من كلّ شيء ".

فالجزاء من جنس العمل، فمن بحث عن الأمن والأُنس في معصية الله، انقلب عليه الأمر رأساً على عقب فأصبح أمنه خوفاً، وأُنسُه همّاً وغمّاً (٣).

ب- الخوف والقلق: وهو جزاء عاجل لمن أحبّ لغير الله أو تعلّق بغير الله،
 فمحبّة الفواحش والمنكرات والكبائر تولّد للإنسان انحرافاً عن فطرته التي تسعد بطاعة الله عَرَّيَجَلَّ.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) أثر الذَّنوب في هدم الأمم والشعوب، محمد محمود الصّواف، الشركة المتحدة للنشر والتوزيع، ط١، ١٤٠٢هـ، ص٢٥ إلى ٥١.

<sup>(</sup>٣) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٣٧.



وهذا جزاء عاجل لمن أحبّ غير الله، أو تعلّق بغير الله، فبقدر تلك المحبّة أو التعلّق بغير الله فبقدر تلك المحبّة أو التعلّق بغير الله يصيب الإنسان ما يصيبه من العذاب والحزن والألم والقلق، قال ابن تيمية رَحْمَهُ اللهُ: "واعلم أنّ كلّ من أحبّ شيئاً لغير الله، فلا بدّ أن يضرّه محبوبه، ويكون ذلك سبباً لعذابه"(۱).

ج- الإصابة بأمراض مستعصية: هذه الفاحشة تجعل صاحبها عُرضة لأمراض عصبيّة شاذّة، وعقد نفسيّة شائنة؛ تُفقده لذّة الحياة، وتسلبه الأمن والطّمأنينة (٢).

د- الرّغبة في العزلة والانطواء: الممارس لهذه الفاحشة يصاب برغبة بالعُزلة والانطواء، فلا يأنس إلّا بمن يجانسه في الأخلاق ويشاكله، ممّا يسبب له أمراضاً نفسيّة أُخرى:

- تقلّب المزاج وضعف الشخصيّة وعدم استقلالها.
  - الانهزامية وانعدام الثّقة بالنفس.
- الشعور بأنَّ الناس يعلمون قبيح فعله؛ فلسوء فعله ساء ظنَّه.
- كثرة الوساوس والأوهام، والإصابة بمرض الهوس الجنسي.
- التّوتّر النّفسي والتّردد، والتخاذل وعدم المبالاة، والارتباك، واليأس، والتشاؤم، والملل، والتبلّد العاطفي.
- التأثير على الأعصاب؛ فهذه العادة تغزو النّفس، وتؤثّر على الأعصاب تأثيراً خاصّاً، ومن أحد نتائجه: الإصابة بالانتكاس النّفسي في خلق الفرد، فيشعر داخلياً بأنّه لم يُخلق ليكون رجلاً، وينقلب ذلك الشعور إلى شذوذ جنسي،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص۳۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٨.

0

فيميل إلى بني جنسه، وتتجه أفكاره إلى أعضائه التناسليّة، ومن هنا يتبيّن لنا العلّة الحقيقيّة لإسراف بعض الشباب من السّاقطين في التزيّن وتقليد النّساء(١).

هـ- التأثير على العقل: فاللواط - أيضاً - يسبب اختلالاً كبيراً في توازن عقل المرء، وارتباكاً عامّاً في تفكيره، وركوداً في تصوّراته، وبلاهة واضحة في عقله، وضعفاً شديداً في إرادته.

وهناك علاقة وثيقة بين نيوروسثينيا (Neurosthenia) واللواط، فيصاب اللائط بالبله، والعبط، وشرود الفكر، وضياع العقل والرشاد(٢).

### ٦- الأضرار الصحيّة:

يكشف لنا الطبّ الحديث بين الفينة والأخرى مرضاً حديثاً لم يعرفه الأسلاف، ولم يخطر بالبال، فلا غرابة في ذلك، لأنّ تلك الأمراض جاءت نتيجة الإعراض عن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وعن شرعه الحكيم، والتعدّي على حدوده سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فقد ثبت عن النبيّ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنّه قال: "لم تظهر الفاحشة في قوم قط، حتى يعلنوا بها، إلّا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا"(")، فأتت هذه الأمراض والأوبئة عقوبة عاجلة لممارسي الشذوذ الجنسي والزواج المثلي، والآخرة أشدّ وأعظم عقوبة.

وقد ذكر الأطبّاء أنّ سبب مجموعة كبيرة من الأمراض الجنسيّة تعود إلى ممارسة الشّذوذ الجنسي، ومنها(٤):

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، رقم ٦٦٨، قال الألباني حسن.

<sup>(</sup>٤) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٨٩.



- مرض الإيدز (طاعون العصر).
  - الرغبة عن النّساء.
- التهاب البروستات الحاد المزمن.
- ورم كابوسي ساركوما، وهو ورم خبيث ينتشر لدى الشاذّين، ويُعتبر أحد العلامات الظاهرة لمرض الإيدز.
  - التهاب الكبد، فيروس من نوع (B) المنتشر بين الشاذّين.
- سرطان الفم واللسان؛ وهو مرض يظهر على هيئة بقع بيضاء على جوانب اللسان والفم، وسرعان ما يتحوّل إلى سرطان، وهذا يكثر في الشواذ جنسيّاً حتّى الآن، وهو مصحوب بانخفاض المناعة، ومرتبط بنوعَين من الفيروسات هما:

#### Papilloma virus

#### herpes virus

- سرطان الشّرج والمستقيم.
- ومن أراد التّوسّع في الأضرار الصحيّة، فليراجع ذلك من هذه الكتب:
- الجرائم الجنسيّة والشذوذ الجنسي في الشريعة الإسلاميّة والوضعيّة، للدكتور خليل إبراهيم الحلبوسي.
- الزواج المثلي في ضوء مقاصد الشريعة الإسلاميّة، لإبراهيم بن تيجان جكيتي.
- الفاحشة عمل قوم لوط، الأضرار والأسباب وسبل الوقاية والعلاج، لمحمد إبراهيم محمد.



- الجريمة الخلقية عمل قوم لوط، لمحمد بن إبراهيم.
- الإباحيّة الجنسيّة؛ حان وقت سداد الفاتورة، لإسماعيل عرفة.

#### 💠 ثالثاً: أسباب الوقوع في الفواحش والشذوذ الجنسي:

ذكر العلماء وأهل التفسير أسباباً كثيرة للوقوع في الفواحش والشذوذ الجنسي، وهناك من توسّع، والبعض الآخر اختصر، وخير الأمور أوسطها، ومن أهمّ هذه الأسباب:

### ١ - ضعف الإيمان بالله:

الإيمان بالله عَرَّفِكِلَّ وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشرّه؛ هو الدّرع الواقي من الوقوع في الخطايا والفواحش والكبائر، وهو يحفظ صاحبه من الوقوع في الذّنوب والمعاصي، فإذا ضعف الإيمان، وجد الشيطان مدخلاً لتزيين الفواحش، والوسوسة لدفع النّاس للوقوع في حبائله وشباكه، وقد نفى النبيّ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الإيمان عن بعض أهل الكبائر حال ممارستهم لها، حيث قال صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الإيمان عن بعض أهل الكبائر حال ممارستهم لها، حيث قال على ينهو سؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن، ولا ينتهب نهبة يرفع الناس إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن "(۱).

إنّ كثيراً من الناس حادوا عن الجادة، وانحرفوا عن المسار الصحيح، ونسَوا مراقبة الله تعالى، وتورّطوا في مستنقعات إبليس من الفواحش ما ظهر منها وما بطن، فأصبح المنكر معروفاً والمعروف منكراً. وهل يمكن لرجل يؤمن بالله عَرْفَجَلَّ واليوم الآخر، وآمن بتعاليم القرآن الكريم، والاقتداء بسيّد المرسلين،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، رقم ٢٤٧٥.



أن يفعل فعل قوم لوط، وهو يعرف ما فعله الله بهم من العقوبة التي لم يعاقب بها أحداً من العالمين؟!

إنّ ضعف الإيمان بالله، هي السبب الرئيسي في انتشار الفواحش عامّة، والشّذوذ الجنسي خاصّة، فمن لم يرْدعه الإيمان، وتمنعه التّقوى، فلن يلوي على شيء.

### ٢ - التقصير في تربية الأبناء:

إنّ جهل النّاس بوصيّة لقمان عَلَيْ السّكمُ في تربية ابنه، وعدم اقتدائهم به في غرس الإيمان بالله، وتوحيده وإفراده بالعبادة، ومحاربة الشرك، وتربيتهم على مراقبة الله، وأنّ الله اللطيف الخبير سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مطّلع وعالم ببواطن الأمور وخفاياها، ولو كانت مثقال حبّة من خردل في السماوات أو الأرض يأتِ بها الله، وما يترتّب على الإيمان بالله ومراقبته من إقامة الصّلاة والأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، والصّبر على أقدار الله والامتثال بالمنظومة الأخلاقية القائمة على التواضع، والابتعاد عن الكبرياء، ورفع الأصوات، والاختيال، والالتزام بأخلاق أهل الإيمان؛ كل ذلك جعل التقصير في تربية الأبناء واضحاً.

إنّ إهمال تربية الأبناء، والتقصير في حقوقهم التربويّة، نتج عنه كوارث في المجتمعات والشعوب، تحتاج لإعادة النّظر، والتفكير الجاد في تطوير المناهج التربويّة المستمدّة من القرآن الكريم والسنّة النبويّة الشريفة، لإنقاذ الشباب من مخالب الشياطين، ومؤسسات الإباحية، وأعداء الفضيلة والأخلاق الكريمة.

## ٣- الفراغ:

قال الشّيخ عبد الله علوان: "من العوامل الأساسيّة التي تؤدّي لانحراف الولد عدمُ الاستفادة من الفراغ الذي يتحكّم في الأحداث والمراهقين، ومن المعلوم

0

أنَّ الولد منذ نشأته مولع باللعب، ميّال إلى المفاخرة، محبّ للفسحة، والتمتّع بالمناظر الطبيعيّة، فإن لم يُيسّروا له أماكن اللعب واللهو البريء؛ ونوادي صالحة للرياضة وإعداد القوّة، ومسابح للتّدريب والتعليم، ونزهات للنشاط والحيويّة؛ فإنّه سيختلط غالباً بقرناء سوء، ورفقاء شرّ وفساد، يؤدّي به حتماً إلى شقائه وانحرافه"(۱).

ويقرر علماء النفس والتربية، أنّ الشاب إذا اختلى إلى نفسه وقت فراغه، ترد عليه الأفكار الحالمة، والهواجس السّارحة، والخيالات الجنسيّة المثيرة، فلا يجد نفسه إلّا وقد تحرّكت شهوته، وهاجت غريزته أمام هذه الموجة من التخيّلات (٢).

ولذلك فإن من واجبنا، وضع خطط مدروسة لتعبئة فراغ الشباب، وربطهم بالقرآن الكريم حفظاً وفهماً وعملاً، والمحافظة على الصلوات الخمس والنوافل، وحثّهم على الصيام، وتحبيبهم بالنوافل، وتقديم نماذج ثباتيّة رائعة للاقتداء بها، مثل يوسف عَلَيُوالسَّكَمُ، وإسماعيل عَلَيُوالسَّكَمُ، وأصحاب الكهف، والشباب الذين كانوا حول الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيُواسَلَمَ، كسعد بن أبي وقاص، والزبير بن العوّام، وعلي بن أبي طالب، ومصعب بن عُمير، وغيرهم كثير؛ ليستفيدوا من سِيرهم، ويرسموا لهم نماذج حيّة في عمارة الأرض بمنهج الله.

#### ٤ - الرفقة السيّئة والخلطة الفاسدة:

إنَّ الإنسان بطبيعته مدنيٌ، يُحب العشرة والاختلاط والمجالسة والصداقة والتعارف والتعاون، وبطبيعة البشر أن يتأثّروا بمن يجالسون، ولذلك وجب

<sup>(</sup>۱) تربية الأولاد في الإسلام، عبد الله ناصح علوان، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ط٣، ١٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ، فتح الرحمن عثمان، ص١٣٢.



الحذر من الفجّار الأشرار، لأنّ مصاحبتهم مرتعها وخيم في الدّنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا فَال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱلِّذَّ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا فَي يَوَيْلُتَنِي لَوْ أَتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلًا فَي لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِيُّ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِلْإِنسَن خَذُولًا ﴾ [الفرقان: ٢٧-٢].

وعن أبي موسى رَعَوَالِلَهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "مثل الجليس الصالح وجليس السوء، كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك؛ إمّا أن يحذيك، وإمّا أن تبتاع منه، وإمّا أن تجد منه ريحاً طيّبةً، ونافخ الكير؛ إمّا أن يحرق ثيابك، وإمّا أن تجد منه ريحاً خبيثةً "(۱).

فجليس السوء مَضرّةٌ على صاحبه من كل وجه، وشؤم عليه في الدنيا والآخرة، ومن أضرار جليس السوء:

- أن يشتتك في معتقداتك الصحيحة، واقرأ إن شئت قصة وفاة أبي طالب على الكفر، والدور الذي قام به جليس السوء في موته على تلك الحال.

- أنّه يدعو جليسه إلى مماثلته في الوقوع في المحرّمات والمنكرات، قال عثمان رَضَاً اللَّهُ عَنهُ: "ودّت الزّانية لو زنى النساء كلّهنّ "(٢).

- أن رؤيته تذكّر بالمعصية، سواء كانت ظاهرة عليه أو مخفيّة، فأنت تعرف ذلك منه، فتخطر المعصية في بالك بعد أن كنت غافلاً، أو منشغلاً عنها.

- أنّه يربطك بأناس سيّئين، يضرّك الارتباط بهم، وقد يكونوا أسوأ منه.

<sup>(</sup>١) البخاري، رقم ٣٤٥٥.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، فتح الرحمن، ص١٣٣.



- أنَّك به تُعرف، ويُساء بك الظنّ من أجل صحبتك له (١).

قال عبد الله علوان رَحْمَهُ أَللَهُ: "ومن العوامل الكبيرة التي تؤدّي إلى الانحراف والشذوذ الجنسي، رفقاء السوء والصحبة الفاسدة، لا سيما إن كان الولد بليد الذّكاء، ضعيف العقيدة، مُتميّع الخلق، فسرعان ما يكسب منهم أحطَّ العادات، وأقبح الأخلاق(٢).

هذا هو حال الصّحبة السيّئة، فهي تُحسّن القبيح وتقبّح الحسن، وتدعو إلى أنواع الفواحش، والصاحب ساحب، والمرء على دين خليله، وقيل: ما من شيء أدلّ على شيء، ولا الدخان على النار، من الصاحب على الصاحب".

وإنّ هناك ممّن أصبحوا من وسائل الشيطان في إغواء الناس، يصوّرون معاصيهم على أشرطة مرئيّة، وغرضهم من ذلك عدّة أمور، من أهمّها توريط الأطراف الأخرى في الجريمة، حتّى يضمنوا أن لا يتوبوا، ولذلك يحولوا بينهم وبين التوبة، وذلك بتهديدهم ببعض الصّور والأفلام التي عندهم(٤).

و لا ننسى قول الله تعالى: ﴿ الْأَخِلَآ مُ يَوْمَ إِنْ بَعْضُهُ مَ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَقِينَ ﴾ [ق: ٢٧]. وقوله تعالى: ﴿ قَالَ قَرِينُهُ ورَبَّنَا مَاۤ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ [ق: ٢٧].

هذه هي الخاتمة البائسة لهؤلاء المجرمين، من أهل الخبائث، ولا ينفع الندم في ذلك المشهد العظيم.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد، ١٢١/١.

<sup>(</sup>٣) قصة سيدنا لوط، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص١٣٤.



## ٥ - تعاطي المخدّرات:

المخدّرات سلاح فتّاك استغلّه أتباع الشيطان، لتدمير المجتمعات والأخلاق والقيّم والمُثل، ومن خلال هذه الآفة الخطيرة يصبح المدمن عليها عبداً للشّهوة المحرّمة، والنّزوة العابرة، فالمخدّرات تجرّ صاحبها إلى فعل المحرّمات(١).

إنّ المدمن على تعاطي المسكرات والمخدّرات، يتّصف بصفات ذميمة، ويعتاد على عادات قبيحة، كالكذب، والجُبن، والاستهانة بالقيّم والأخلاق، والمثل العليا، ويندفع إلى ارتكاب الجرائم، كالسرقة، وتعاطي الدّعارة، والاعتداء على الأنفس، ويُصاب بتميّع الخُلُق، وتحلل الإرادة، وضعف الشعور بالواجب، هذا كما يقضي وقته في أوكار سرّية، مع شراذم من الأشرار، ورفقاء من الفجّار، حيث يستبيح معهم كل مُوبقة، وينتهك بخلطتهم كلّ حرمة (٢).

### ٦- التبرّج والاختلاط:

إنّ الأمة الإسلامية اليوم محفوفة بالأخطار من كلّ جانب، أخطار أمراض الشبهات في السلوك الشبهات في الاعتقادات والعبادات، وأخطار أمراض الشهوات في السلوك والاجتماعات، ويزيد ذلك خطورة محاولات تعميقها في حياة المسلمين، في أخطر مخطط مسخّر لحرب الإسلام، وأخطر مؤامرة على الأمّة الإسلامية تبنّاها أتباع إبليس، من خلال المؤسّسات والمنظّمات، وأنظمة بعض الدول، في نظريّة الخلط بين الحقّ والباطل، والمعروف والمنكر، والصالح والطالح. ونظريّة الخلط هذه، هي أنكى مكيدة لتذويب الدّين في نفوس المؤمنين، وتحويل أفراد الأمّة إلى دواب وقطعان مهزومة في أعماقها، غارقة في شهواتها،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط، ص١٣٦.



ودفع المجتمعات إلى التبرّج والاختلاط والسّفور، وما يترتب عليه من فساد عريض، وفسق كبير، وفجور مدمّر. ورفع الشعارات الآثمة لإسقاط الحجاب وخلعه، ونشر التّبرج والسّفور والعُرِيّ والاختلاط، حتّى يقول لسان حال المرأة المتبرّجة هَيت لكم أيّها الإباحيّون. والدّفع الحثيث من المؤسّسات والمنظّمات الإفسادية لنشر التبرّج والسّفور - لكي تُنتَهك الأعراض، ويتفشّى الزّنا والخلاعة - وتُخنَّث الرجال، واسترجال النّساء، وزوال الحياء وذهاب العفة والحشمة وانعدام الغيرة. وقد عُلِم تاريخياً أنّ التبرّج والاختلاط وانتشار الفواحش من زنا ولواط؛ من أعظم أسباب انهيار الحضارات، وزوال الدّول؛ لأنّها سلكت طريق المغضوب عليهم من أتباع إبليس، وتقبّلت أفكارهم، وترسّمت خطاهم (۱).

إنّ المخطّطات الهدّامة تسعى لدعم تيّارات الخلاعة والمُجون، وشيوع الفاحشة في عامّة المجتمعات الإسلاميّة، إلّا من رحم الله، وقد يقول قائل: إنّ التبرّج والاختلاط يدعو إلى الزّنا، لا إلى الشّذوذ الجنسي، ولو نظر هذا القائل نظرة فاحصة لعَلِم أنّ خروج النّساء متبرّجات عاريات، يُشعل في المراهقين نيران الشّهوة، فلا يملك أحدهم نفسه أمام هذه المفاتن المبتذلة، والأزياء الفاضحة، فيتّجه المراهق – إذا لم يكن له عصامٌ من الإيمان والتّقوى – إلى إطفاء هذه الشّهوة بالاستمناء، وباللواط، وربّما بإتيان البهائم، وهكذا ينتشر الشّذوذ الجنسى، وتتعدّد أشكاله ويتفنّن الوالِغون فيه في تنويع صوره (٢٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط، ص١٤٠.



# ٧- تعسير الزّواج:

إنّ الزّواج يحفظ المجتمع من الانحلال الخُلُقي، ويؤمِّن الأفراد من التفسّخ الاجتماعي، وبه يسلَم النّاس من الأمراض الفتّاكة، التي تنتشر نتيجة الاتّصال الحرام وشيوع الفاحشة.

والمجتمع الآن عسر أمر الزّواج، ووضع أمام الشّاب والشّابة عراقيل وعقبات كثيرة تحُول بينهم وبين الزّواج، ومن أعظمها خطراً غلاء المُهور، فينحرف الشَّاب أو الشَّابَّة طلباً لإشباع غرائزهم وشهواتهم، وبذا يكون المجتمع قد ساعد على انتشار الفساد عندما عسر أمر الزواج، ويزداد الأمر خطورة عندما يُعرض كثير من الشّباب عن الزّواج، ما داموا قد وجدوا الطريق الحرام مُيسّراً، فيقضى أحدهم شهوته في أيّ مكان، وبأي شكل، فتُهدر طاقات الشّباب، ويخسر المجتمع خسائر فادحة، ويترتّب على ذلك آثاراً مدمّرة للأفراد والأسر والشعوب والأمم. إنَّ الإسلام دين الفطرة، لذلك حارب الرَّهبانيَّة، لتعارضها مع غريزة الإنسان، وحثّ على الزّواج، لأنّه السّياج الذي يحتمي به المسلم(١)، وفي الصّحيحين عن أنس رَضَالِيَّهُ عَنهُ قال: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت النبيّ صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّم يسألون عن عبادته، فلما أُخبروا بها كأنّهم تقالّوها - أي رأوها قليلة - فقالوا: أين نحن من رسول الله صَالِمَتُهُ عَلَيه وَسَالَمَ: فقد غفر الله له ما تقدّم من ذنبه، وما تأخّر، قال أحدهم: أمّا أنا فإنّى أصلى الليل أبداً، وقال آخر: أنا أصوم الدهر لا أفطر، وقال الآخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوّج أبداً، فجاء رسول الله صَالَّتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَّهَ فقال: "أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إنّي لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكنّي أصوم وأُفطر، وأُصلِّي وأرقد، وأتزوّج النساء، فمن رغِب عن سنتي فليس منّي "٢٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) البخاري، رقم ٥٠٦٣.



# ٨- إطلاق النّظر في الحرام:

إطلاق النظر في الحرام سبب لأعظم الفتن، فكم فسد بسببه من عابد، وكم انتكس بسببه أُناس في الزنا، والفاحشة والعياذ بالله، ولمّا كان إطلاق النّظر سبباً لوقوع الفواحش، أمر الشّارع بغضّ النظر عمّا يُخاف عواقبه، فقال تعالى: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللّهَ خَبِيرُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ مِن الْبَصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ اللّهَ عَلَى اللهُ اللهُ وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَغُضُضْنَ مِن أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ النور: ٣٠، ٣١].

يقول ابن القيّم رَحْمَهُ اللهُ: "فإنّ الحوادث مبدؤها من النّظر، كما أنّ معظم النّار من مستصغر الشرر، فتكون نظرة ثمّ خطرة، ثمّ خطوة، ثمّ خطوة، ولهذا قيل: مَن حفظ هذه الأربع حفظ دينه: اللحظات، والخطرات، واللفظات، والخطوات، فينبغي على العبد أن يكون بوّاب نفسه على هذه الأبواب الأربعة، فمنها يدخل عليه العدوّ، فيجوس خلال الدّيار، ويتبّر فيها تتبيراً. وقال: والنظر المحرم أصل عامّة الحوادث التي تُصيب الإنسان، فالنّظرة تولّد خطرة، ثمّ تولّد الخطرة فكرة، ثمّ تولّد الفكرة شهوة، ثم تولّد الشهوة إرادةً تقوى فتصير عزيمة جازمة، فيقع الفعل ولا بد، ما لم يمنع منه مانع، وفي هذا قيل: الصّبر على غضّ البصر أيسر من الصّبر على ما بعده.

ومن آفات البصر، أنّه يورّث الحسرات، والزّفرات، والحرقات؛ فيرى العبد ما ليس قادراً عليه، ولا صابراً عنه، وهذا من أعظم العذاب(١).

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي، ص٢٢٦.



إنّ البصر المحرّم كثيراً ما أودى بصاحبه في وادي الهلاك، وصحارى الضّياع، وخبائث الشهوات.

### ٩ - صحبة المردان والنّظر إليهم:

قال ابن تيمية رَحَمُ اللَّهُ: "والنظر إلى وجه الأمرد بشهوة، كالنظر إلى وجه المرأة الأجنبية بشهوة، سواء كانت الشهوة شهوة الوطء، أو شهوة التلذذ بالنظر، كما يتلذذ بالنظر إلى وجه المرأة الأجنبية، كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام، فكذلك النظر إلى وجه الأمرد باتفاق الأئمة"(۱).

وقال: التّلذّذ بلمس الأمرد- كمصافحته ونحو ذلك - حرام بإجماع المسلمين، بل الذي عليه أكثر العلماء، أنّ ذلك أعظم إثماً من التّلذّذ بالمرأة الأجنبيّة (٢).

وقال: وكذلك المردان الحسان، لا يصلح أن يخرجوا في الأمكنة والأزمنة التي يخاف فيها الفتنة بهم إلّا بقدر الحاجة، ولا يمكّن الأمرد من التبرّج، ولا من الجلوس في الحمام بين الأجانب، ولا من رقصه بين الرجال، ونحو ذلك ممّا فيه فتنة للناس<sup>(۳)</sup>.

وقال: أمّا صحبة المردان على الاختصاص بأحدهم، كما يفعلونه، مع من ينضمّ إلى ذلك من الخلوة بالأمرد الحسن، ومبيته مع الرّجل ونحو ذلك، فهذا أفحش المنكرات عند المسلمين، وعند اليهود والنصارى وغيرهم...

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، ١٥/ ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي، ١٥/ ٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٥/ ١٧ ٤ - ١٩.٤.

0

وكذلك مقدّمات الفاحشة عند التّلذّذ بقبلة الأمرد، ولمسه، والنّظر إليه؛ هو حرام باتفاق المسلمين(١).

قال: فإذا كان المستجل لما حرّم الله كافراً، فكيف بمن يجعله قربة وطريقاً إلى الله تعالى؟ فكيف بمن يستحل إتيان الفاحشة الكبرى وما دونها؟ ويجعل ذلك عبادة وطريقاً... وإن كان طائفة من المتفلسفة، ومن وافقهم من ضُلال المنتكسة جعلوا عشق الصّور الجميلة من جملة الطرق التي تزُكى بها النّفوس، فليس هذا هو دين المسلمين، ولا اليهود، ولا النصارى... فلو كانت صحبة المردان الذّكور خالية من الفعل المحرّم فهي مظنّة لذلك، وسبب له. قال سفيان الشّوري رَحَمَدُ اللّهُ: "إنّ مع المرأة شيطاناً ومع الحدّث شيطانين "(٢).

إنّ اتخاذ المردان لفعل الفاحشة محادّة لله ودينه وكتبه ورسله (٣). والتعلّق بصور المردان طريق مخيف، يؤدّي بصاحبه للمهالك، ويقع في شباك الشّيطان، ويجد نفسه مع قوم لوط في أفعالهم وإجرامهم وفسقهم ظلمهم وإسرافهم وجهلهم، ويجلب على نفسه غضب الله وسخطه وعذابه.

#### ١٠ – العشق:

قال ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ: "ومن مكايده ومصايده - يعني الشيطان - ما يفتن به عشّاق الصّور، وتلك لعَمْرُ الله الفتنة الكبرى، والبليّة العظمى التي استعبدت النّفوس لغير خالقها، وملّكت القلوب لمن يسومها الهوان من عاشقها، وأشعلت الحرب بين العشق والتّوحيد، ودعت إلى موالاة كلّ شيطان مَريد،

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، ١١/ ٥٤٢-٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) إغاثة اللهفان، ص٤٩٦.



فصيرت القلب للهوى أسيراً، وجعلته عليه حاكماً وأميراً، فأوسعت القلوب محنة وملأتها فتنة، وحالت بينها وبين رُشدها، وصرفتها عن طريق قصدها، ونادت عليها في سوق الرّقيق، فباعتها بأبخس الأثمان، وأعاضتها بأبخس الحظوظ، وأدنى المطالب عن العالي من غرف الجنان، فضلاً عمّا فوق ذلك من القرب من الرّحمن، فسكنت إلى ذلك المحبوب الخسيس، الذي ألمهها به أضعاف لذّتها، ونَيْله والوصول إليه أكبر أسباب مضرتها، فما أوشكه حبيباً يستحيل عدواً عن قريب. ويتبرأ منه محبه لو أمكنه؛ حتى كأنه لم يكن له بحبيب. وإن تمتع به في هذه الدار، فسوف يجد به أعظم الألم بعد حين. لاسيما إذا صار الأخِلاء يومئذ بعضهم لبعض عدواً إلا المتقين (۱۱).

وفي خطورة العشق يقول ابن القيم رَحْمَهُ أُللَهُ: ثمّ قد يشتدّ بينهما الاتصال، حتى يسمّونه زواجاً، ويقولون فلان تزوّج فلاناً، كما يفعله المستهزئون بآيات الله تعالى ودينه، من مجان الفسقة، ويقرّهم الحاضرون على ذلك، ويضحكون منه، ويعجبهم مثل ذلك المزاح والنّكاح، وربّما يقول بعض زنادقة هؤلاء: الأمرد حبيب الله، والملتحى عدو الله(٢).

وهذا الذي حكاه ابن القيّم رَحْمَهُ الله قبل ستّة قرون، وقال: إنّهم يسمّونه زواجاً، أصبح الآن واقعاً ملموساً، وقد أباحت ذلك بعض الدّول والأنظمة، حيث أصدرت قوانين تبيح عقد قِران الرّجل على الرّجل، وتكوّنت آلاف الجمعيّات والأندية والمؤسّسات التي ترعى شؤون الشّاذين جنسياً، وتدافع عنهم، وتطالب بحقوقهم في الفاحشة والخبائث والفسق والإجرام والإسراف.

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٤٩.



#### ١١ - الشيطان:

ما من سبب من أسباب الوقوع في الفواحش خاصة، والمعاصي عامّة، إلّا والشيطان مسببه، والدّاعي إليه، والمشجّع عليه، كيف لا؟ وقد أقسم الملعون بربّه ليغوينهم أجمعين إلّا العباد المخلَصين (١)، قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْتَنِي لَأُزُيِّنَ لَهُمْ وَلَأُغُويَنّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ لِأَزُيِّنَ لَهُمْ الْمُخْلَصِينَ اللهِ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ المحبر: ٣٩، ٤٠].

أ- ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويَتَنِى ﴾ [الحجر: ٣٩]؛ قال الدّكتور أحمد نوفل: "هذه أوقح كلمة قالها إبليس، وهو يريد أن يقول أنّ الغواية حصلت له من الله، لا من عند نفسه، بل هي أفجر كلمة قالها هذا المجرم منذ فجر الخليقة"(٢).

وقد قال الشيخ محمّد متولّي الشعراوي: "والحقّ سُبْحَانَهُوَتَعَالَ لم يُغوِه، بل أعطاه الاختيار الذي كان له به أن يؤمن ويطيع، أو يعصي ويعاقب، فسبحانه قد مكّن إبليس من الاختيار بين الفعل وعدم الفعل، فخالف إبليس أمر الله وعصاه (٣).

ب- ﴿ لَأُزَيِّنَنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الحجر: ٣٩]؛ لأُحسِّننَ لهم كل قبيح، ولأجمّلن لهم كل مستقذر مستهجن من الأخلاق والأعمال والعقائد والمذاهب الفلسفات والسلوكيّات والخلافات؛ والقوانين والشّرور والطّباع والحروب؛ والأطماع والإفساد والفواحش (٤).

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الحجر، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الشعراوي، ١٢/ ٣٧٠٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة الحجر، ص٢٣٨.



- ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الحجر: ٣٩]؛ في الدّنيا التي هي دار الغرور، أي: لأُزيّننها في أعينهم. وجعْل التّزيين (في الأرض)، يفيد انتشاره في جميع ما على الأرض من الذّوات وأحوالها(۱)، وما فيها من شهوات كثيرة وآمال طويلة، تجعلهم ينصرفون عن عبادة الله وطاعته، ويغفلون عن الآخرة وما فيها من حساب وجزاء(۱).

إنّ من أساليب الشيطان أن يزيّن الباطل لبني آدم في الأرض، ويحسّن لهم كل قبيح ومحرّم، فإبليس (لعنه الله) هو الذي زيّن الكفر والعصيان للأمم السابقة، وحسّن لهم الصّدود والإعراض عن دعوة الله على لسان أنبيائه، حتّى أخذهم الله بجزاء أعمالهم (٣).

لقد أضل عدو الله الشيطان - بأسلوب تزيين الباطل - كثيراً من الناس، فكم حسن من قبيح، وزيّن من فاحش، وجمّل من رذيلة، وملّح من ذميم، وقنّع عيوناً لترى الفواحش والمنكرات والمحرّمات في قالب مزخرف وصورة حسنة، وهي تُخفي في حقيقتها السمّ الزّعاف والدّاء الدّفين(٤).

فهو يُظهر الباطل في صورة الحقّ، مع إضافة الشّهوات كي تندفع إليها النّفوس المريضة، لتقع فريسة للشيطان الذي يتربّص بها الشّر، ويقودها إلى هلاكها وخسرانها، فعدوّ الله يعلم أنّ السبيل لإيقاع بني آدم في فخّ طاعته،

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ٧/ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) قصة بدء الخلق، الصلابي، ص ٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) عداوة الشّيطان للإنسان وعلاجها، عبد المنعم حواس، دار ابن الجوزي، ط١، ١٤٢٥هـ، ص٩٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص٣١٥



ومن ثمّ إيصالهم إلى جهنّم؛ هو في اقتراف المحرّمات، والوقوع في الموبقات، وإطلاق العنان للشّهوات لتُشبع نهمها بكل طريق(١).

إنّ الشيطان أعلن الحرب على الأخلاق الحميدة والعقة والسّتر، وحتٌ على استخدام نوادي العراة والمجلّات والروايات، والتقنية الحديثة للإفساد، وجعلها حرباً على الأخلاق والمثل العليا باسم الحرّية، وهي في الحقيقة دعوة إلى حياة الغاب، والنّزوات الشهوانيّة، والدّمار في الدنيا، وسخط الله في الآخرة، ولقد بلغ تزيين الشيطان الباطل للنّاس، أن زيّن لهم عبادته (٢) من دون الله، فقد وُجد قديماً وحديثاً من يعبد الشيطان، ولقد وُجدت معابد للشيطان عبر التّاريخ وفي وقتنا الحاضر، في أمريكا وأوربا وغيرها، واشتهرت في فرنسا وسويسرا وإيطاليا وغيرها من هذا العالم الغريب، ولها طقوسها الخاصّة، ويتعاطون العلوم السريّة للشيطان (٣).

إنّ الطقوس الشيطانيّة تَعتبر الجنس هو الأساس الذي يقوم عليه، وهو أمر ملاحظ في المحافل التي تُقام فيها تلك العبادة، فالرّقص والعُريّ والتفسّخ والمُجون؛ هو شعار عبدة الشيطان، فهم أسوأ النّاس خُلُقاً وسلوكاً. تقول مجلّة (تايم): "إنّ مُتعبِّدي الشيطان، هم أكثر النّاس انغماساً في الشرّ والفسق والفجور السرِّي والعلني (١٤).

ج- ﴿ وَلَأُغُوبِنَا هُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩]؛ الإغواء: من الغواية، والغِيّ: التّضليل عن طريق الإغواء والتّزيين والخداع، وضمير الغائب (هم) يُراد به آدم وذريّته (٥٠).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص۳۱۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) عداوة الشيطان للإنسان، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير سورة الحجر، ص٠٤٠.



والغيّ ضد الرّشد، والرّشد: درجة رفيعة في إدراك البصيرة، يهتدي بها المرء إلى حقائق الوجود، فلا يشتبه عليه الحقّ والباطل(١).

والفرق بين الرّشد والغيّ، كالفرق بين النور والظلمة، والحياة والموت، والعقل والحُمق، وما يريد لنا الله، وما يريد لنا الشيطان، إنّ رُكنا الخطّة الإبليسيّة، التزيين والإغواء. وقد استخدم الشّيطان أساليب عديدة لإغواء بني الإنسان، وهي تدلّ على المكر، وإجادة لأدوار تدميريّة لبني الإنسان، وهذه بعضها:

- التشكيك يشمل أموراً منها؛ التشكيك بوجود الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والتشكيك في اختصاص الله بالعبادة، وحمل الناس على عبادة الأصنام، والتشكيك في العقائد الإيمانيّة مثل: إنكار الملائكة، وبعث الرّسل، واليوم الآخر، وغير ذلك.

- ويقوم الشيطان بتزيين الهوى والمعاصي، فمن هذه المعاصي التي يحرص الشيطان على إغواء بني آدم بها: شرب الخمر، والفساد الجنسي من شذوذ وزنى ولواط، والربا، وسفك الدماء بإشعال الحروب الظالمة، إلى غير ذلك من الفواحش والمنكرات، حتى يقعوا تحت تسلّطه ويصبحوا من اتباعه، قال تعالى:

﴿ٱسۡتَحۡوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيَطَانُ فَأَنسَاهُمۡ ذِكْرَ ٱللَّهِ أَوْلَيَكَ حِزْبُ ٱلشَّيۡطَانِ ۚ أَلَاۤ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيۡطَانِ هُمُ ٱلۡخَاسِرُونَ ﴾ [المجادلة: ١٩](٢).

فالواجب الحذر من هذا العدو، والذي لا يرضيه إلّا هلاك الإنسان، وكفره، وشِركه، وفسوقه، وإجرامه، وظلمه.

<sup>(</sup>١) آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، الخولي، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) عالم الجن في ضوء الكتاب والسنّة، عبد الكريم عبيدات، دار إشبيليا، ط٢، ١٤١٩هـ، ص٥٤٢.



### ١٢ - وسائل الإعلام:

ساهمت وسائل الإعلام التّابعة لدعاة الشّذوذ الجنسي في نشر فاحشة اللواط، واستخدموا وسائل الإعلام كمعاول هدم وتخريب، وأدوات فساد وانحلال، لتمييع الأخلاق، والتدريب العلمي على ارتكاب الفواحش، فاستخدموا كلاً من:

- الصّحافة الهابطة.
  - الكتب الجنسيّة.
    - الإذاعة.
    - الفضائيّات.
- وسائل التواصل الاجتماعي، وكل وسائل الإعلام الحديثة، تمّ توظيفها من دعاة الفواحش، لنشرها بين النّاس، فاخترقوا البيوت والمدارس والجّامعات... إلخ.

## ١٣ - المكر اليهوديّ:

يهدف المكر اليهوديّ إلى إفساد شباب المسلمين وبني البشر، وإغراقهم في الشهوات، حتى تتمّ السيطرةُ عليهم، فقد قامت مخطّطات اليهود بتنفيذ تعاليم التوراة المحرّفة والتلمود، التي تدعو لإفساد العالم بشتّى أنواع الوسائل، وكافّة الطرق، فاستخدموا بذلك كل وسيلة يمكن أن تخطر على البال، فحاربوا الأديان، ونشروا الإلحاد، وتحدّثوا عن ثورة الجنس والحريّة الجنسيّة، وتمكّنوا من السيطرة على وسائل الإعلام ومراكز التوجيه، فعملوا على إشاعة الفاحشة، ونشر جميع الرّذائل، وفي مقدّمتها اللواط والزّنى، فإنّها من أقوى معاول هدم الفضيلة وضياع الأخلاق.



وما نظريّات فرويد الفاجرة، التي لا تنظر إلى الحياة إلّا من خلال نافذة الشّذوذ الجنسي، وما المجلات الخليعة التي تؤجج الغرائز، وتتاجر بالأعراض، وتدعو صراحة إلى الفاحشة، وما أفلام الفيديو، ولا صناعة السينما، ولا بيوت الدّعارة ومواخير الفساد؛ إلّا نماذج من جرائمهم ومخطّطاتهم التي يهدفون من ورائها إلى إغراق الناس في مستنقع الرّذيلة، وأودية الضّلالة. واستهدفوا في مخطّطاتهم مع أتباعهم إفساد أبناء المسلمين، وتمزيق الأمّة الإسلاميّة بنشر الفاحشة بينهم، وجرّهم للرذيلة، وإغراقهم في الشهوات حتّى تتلبّد مشاعرهم، ويُصبحوا عبيداً للشهوات، ويتورّطوا في الشّبهات، ومن ثمّ تضعُف هممهم، وتنهار مقاومتهم، وبالتّالى يسهل القضاء عليهم (۱).

وكذلك الصليبيّون الجُدد، فهم لا يألون جهداً في إفساد المسلمين، وردّهم عن دينهم، فهدفهم الأكبر هو إدخال من استطاعوا من المسلمين في النّصرانيّة، وإن أعيتهم الحيلة في ذلك، فلا أقلّ من أن يسعوا في إفسادهم (٢)، وإغوائهم وإغراقهم في الفواحش والشّهوات والكبائر والمعاصي.

هذه هي أهم الأسباب، وهناك أسباب أخرى تركتها للاختصار.

### 💠 رابعاً: سُبُل الوقاية والعلاج من فاحشة قوم لوط:

إنّ أعظم سُبُل الوقاية والعلاج من الفواحش والكبائر والمعاصي والذّنوب، معرفة العقيدة الصّحيحة، والعبادة الرّشيدة، والأخلاق الحميدة، وتبدأ هذه المعرفة القائمة على العلم المُستمَد من كتاب الله العزيز، وشرع الرسول الكريم،

<sup>(</sup>۱) مذاهب فكريّة معاصرة، محمد قطب، ص ۱۰۷ – ۱۱۶، رؤية إسلامية لأحوال العالم والمعاصر، محمد قطب، ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٨١.

0

وتربيته العميقة التي تستهدف تزكية النّفوس بالطاعة، وتخلّصها من المعاصي، معتمدة على الذّكر الحكيم، والكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه، والذي يُخاطب العقل الإنساني الرّشيد، والفطرة الإنسانية السليمة، والوجدان البشريّ، لكي تنطلق الرّوح في أنوارها وصفائها نحو مرضاة الخالق العظيم، وتنجلي أمام الإنسان حقائق العقائد والأفكار والتصوّرات، وعالم المشاعر والإخلاص بفقه الميزان القرآني الذي بيّنه الله عَنَاهِكُلُ، من خلال موكب الأنبياء والمرسلين، وعرضه للتّوحيد وإفراده العبادة له، ومخاطر الكفر والشرك والمعاصى والفسوق على الأفراد والمجتمعات.

إنّ الوقاية والعلاج من المهلكات الشّنيعة، تبدأ بترسيخ العقيدة الصّحيحة، وتثبيتها في قلوب النّاس، وإيضاحها لهم، وتربيتهم عليها، وذلك ببيان توحيد الرّبوبيّة، وتوحيد الألسماء والصّفات، والإيمان بكلّ ما أخبر الله به من الملائكة، والكتاب، والنّبيّين، والقدر خيره وشرّه، واليوم الآخر، وإثبات الرسالة للرّسل عَلَيْهِمُ السّلامُ، والإيمان بكل ما أخبروا به. فنبدأ على بركة الله في بيان ما نصبو إليه من توضيح منهج الوقاية، والعلاج به:

## ١ - التّعريف بالخالق العظيم:

لن نجد مثل القرآن الكريم في تعريف النّاس بالإله العظيم الذي يجب أن يعبدوه، فقد كان النبيّ صَلَّلَكُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُربّي أصحابه على تلك الآيات العظيمة، وترك لنا منهجاً متماسكاً مباركاً إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، فقد حرص منذ اليوم الأول على أنّ يعرف النّاس التصوّر الصحيح عن ربّهم، وعن حقّه عليهم مدركاً أنّ هذا التّصوّر سيورِّث التّصديق، واليقين عند من صَفَتْ نفوسهم، واستقامت فطرتهم. ولقد كان تركيز النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في هذا التّصوّر المستمَد من القرآن الكريم قائماً على عدّة جوانب منها:



- أنّه منزّه عن النقصان، موصوف بالكمالات التي لا تتناهى، فهو سبحانه واحد لا شريك له، لم يتّخذ صاحبة، ولا ولداً.
- أَنّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خَالَقَ كُلِّ شَيء وَمَالَكُه، وَمَدَبِّر أَمْرَه: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّالِمِ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ ثُي يُغْشِي الْيَّلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ وَ عَلَى الْمَرْشِ يُغْشِي الْيَلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ وَحَثِيثًا وَاللَّهُ مَسَ وَالْقَصَرَ وَالنَّبُحُومَ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِهِ عَ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالِمِينَ ﴾ [الأعرف: ٥٤].
- أَنَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مصدر كلّ نعمة، دقَّت أو عظُمت، ظهرت أو خفيت، في هذا الوجود: ﴿ وَمَا بِكُر مِن نِغْمَةٍ فِمَنَ اللَّهِ ۗ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الطُّرُ فَإِلَيْهِ تَجْتَرُونَ ﴾ [النحل: ٥٣].
- أنّ علم الله محيط بكلّ شيء، فلا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السّماء: ﴿ اللّهَ مُ اللّهَ مُ اللّهَ مُ اللّهَ اللّهَ مُ اللّهَ اللّهَ مُ اللّهَ اللّهَ مَا اللّهَ اللّهَ مَا اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢].
- أنّه سبحانه يُقيّد على الإنسان أعماله بواسطة الملائكة، في كتاب لا يترك صغيرة ولا كبيرة إلّا أحصاها، وسينشر ذلك في اللحظة المناسبة، والوقت المناسب: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [سورة ق: ١٨].
- أنّه سبحانه يبتلي عباده بأمور تخالف ما يُحبّون، وما يهوُون، ليعرف النّاس معادنهم، ومن منهم يرضى بقضاء الله وقدره، ويُسلم له ظاهراً وباطناً، فيكون جديراً بالخلافة والإمامة والسّيادة، ومن منهم يغضب ويسخط، فيكون جزاؤه غضب الله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوَكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ۚ وَهُو ٱلْعَزِيْرُ ٱلْغَفُورُ ﴾



- وأنّه سبحانه يوفّق ويؤيّد، وينصر من لجأ إليه، ولاذ بحماه، ونزل على حكمه في كلّ ما يأتي: ﴿إِنَّ وَلِيِّى ٱللَّهُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْكِتَبَ ۖ وَهُوَ يَتَوَلَّى ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٦].

- أَنَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حقَّه على العباد أن يعبدوه، ويوحّدوه، فلا يشركوا به شيئاً ﴿بَلِ اللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٦].

- أنّه سبحانه حدّد مضمون هذه العبوديّة، وهذا التوحيد في القرآن العظيم(١).

حرص النبيّ صَالِللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ على تعليم وتربية أصحابه على فهم صفات الله، وأسمائه الحسنى، وعبدوه بمقتضاها، فعظُم الله في نفوسهم، وأصبح رضاه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى غاية مقصدهم وسعيهم، واستشعروا مراقبته لهم في كلّ الأوقات، فكبحوا جماح نفوسهم من أن تَزلّ، والله مطّلع عليها. وتَطهّر صحابة رسول الله صَالِلهُ عَلَيها مِن الشّرك بجميع أنواعه، سواء من اعتقاد وجود متصرّف مع الله عَنْهَ في أيّ شيء، من تدبير الكون؛ من إيجاد أو إعدام، أو إحياء أو إماتة، أو طلب خير أو دفع شرّ، بغير إذن من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، أو اعتقاد منازع له في شيء من مقتضيات أسمائه وصفاته، كعلم الغيب، والعظمة، الكبرياء، والحاكمية المطلقة، والطاعة المطلقة، ونحو ذلك (۱).

إنّ التربية النبويّة الرشيدة للأفراد على التوحيد هي الأساس الذي قام عليه البناء الإسلامي، وهي المنهجيّة التي سار عليها الأنبياء والمرسلون من قبل، فكلّ رسول دعا قومه إلى إفراد الله بالعبادة، كنوح وصالح وهود وشُعيب وإبراهيم وموسى وعيسى (عليهم الصّلاة والسلام)، وبالجملة فالرّسل

<sup>(</sup>١) منهج الرسول صَأَلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَأَةً في غرس الروح الجهادية، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) أهميّة الجهاد في نشر الدّعوة، على العلياني، دار الطيبة، ط١، ١٤٠٥هـ، ص٥٣.



(عليهم الصلاة والسلام) كلَّهم دعوا لتوحيد الألوهيَّة، وهو إفراد الله تعالى بالعبادة، واجتناب الطاغوت والأصنام(١).

إنّ الوقاية والعلاج من الفواحش والذّنوب والكبائر، تبدأ بمعرفة الله، وتحقيق العبوديّة ابتغاء مرضاته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وقد آتت تربية الرسول صَّالَسَّهُ عَلَيْهُ وَسَكَمَّ لأصحابه ثمارها المباركة، في الالتزام بالمنهج الرباني في الأخلاق والقيم والعبادة والتّشريع والمعاملات. ولقد ركّز القرآن الكريم على عقيدة التوحيد، وإثبات رسالة محمّد صَّالَسَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ للإنس والجنّ، وبيان أركان الإيمان الستّة بوضوح لامس القلوب، وخاطب العقول، ولبّى نداء الفِطرة السّليمة.

### ٢- الإيمان باليوم الآخر:

ركّز القرآن الكريم على اليوم الآخر غاية التركيز، فقلّ أن توجد سورة مكيّة لم يذكر فيها بعض أحوال يوم القيامة، وأحوال المنعّمين، وأحوال المعذّبين، وكيفيّة حشر الناس ومحاسبتهم، حتّى لكأنّ الإنسان يرى يوم القيامة رأيَ العين؛ من البعث والحشر والحساب والجزاء والشفاعة والموازين...إلخ.

جاءت الآيات الكريمة مبينة أوصافاً للجنة، فأثّر ذلك في نفوس الصحابة، وكذلك من سار على نهجهم أيّما تأثير، وممّا جاء في وصف الجنة أنها:

- لا مثيل لها.
- وأنها درجات.
  - وفيها أنهار.

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية: عرض وقائع وتحليل أحداث؛ دروس وعِبر، علي الصلابي، دمشق، دار ابن كثير، ط٩، ٢٠١٩م، ١/ ٢٦٦.

•

- وعيون.
- وأشجار وفواكه وثمار.
- ووصْف طعامهم وشرابهم.
  - ولباسهم وحليهم.
  - واجتماعاتهم وأحاديثهم.
- ونساء أهل الجنّة والحور العين.
  - وأفضل ما يُعطاه أهل الجنّة.
- وآخر دعواهم أن الحمد لله ربّ العالمين.

إنّ النبيّ صَالَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ كان يُربّي أصحابه على السّعي لمرضاة الله تعالى حتى يدخلهم جنّاته العظيمة، فكان يصف لهم الجنّات من خلال المنهج القرآني، حتّى لكأنّ الصحابيّ يرى الجنّة معروضة أمامه في تلك اللحظة، وينفعل بها كأنّه يراها في عالم العيان بالفعل، وليس أمراً يتصوّر حدوثه في المستقبل، وهذا من الإعجاز البيانيّ في التّعبير القرآنيّ إلى حدّ تصبح الآخرة - التي لم تأت بعد - كأنّها الحاضر الذي يعيشه الإنسان، ويصبح الحاضر الذي يعيشه بالفعل كأنّه ماضِ سحيق، تفصله عن الإنسان آمادٌ وأبعاد (۱).

إنّ هذا التصوّر البديع للجنان، والاعتقاد الجازم بها، ساهم في نهي النفس عن الهوى، والابتعاد عن الذّنوب والخطايا، ودفع الصحابة إلى تبليغ رسالات الله، والتّصدي للاستبداد والأنظمة الظالمة المتمثّلة في ذلك الوقت

<sup>(</sup>١) دراسات قرآنيّة، محمّد قطب، دار الشروق، ط١، ٢٠٠٧م، ص٢٢١.



في الإمبراطوريّة الفارسيّة والرومانيّة، وبناء الحضارة الإسلاميّة الربانيّة بنظمها التوحيديّة، والأخلاقيّة، والتعبّديّة والتشريعيّة، وطلبهم للشهادة في سبيل الله عَنْهَا، وشوقهم لرضى الله عَنْهَا، ودخول جنانه الواسعة، والاهتمام بمعالي الأمور والقيم النبيلة والمبادئ الحميدة، وهذا المعتقد والتّصوّر أثّر في أمّة الإسلام، ولا يزال إلى يومنا هذا، فقد أمدّهم بعزيمة وإصرار، ومثابرة على إعزاز دين الله، وقد لاحظت في المعارك الفاصلة والانتصارات العظيمة التي حققتها الأمّة في تاريخها المجيد؛ أنّ من أسبابها الواضحة حبّ القادة والجنود المقاتلين للشهادة في سبيل الله، والشّوق لجنانه، وتعبّدهم لله بفريضة الجهاد، والأمثلة على ذلك كثيرة، كالقادسيّة بقيادة سعد بن أبي وقّاص صَعَلَيْكَمَنُهُ ضدّ الفرس، وخالد بن الوليد في اليرموك ضدّ الروم، ومعركة الزلاقة في الأندلس التي انتصر فيها المرابطون بقيادة يوسف بن تاشفين على النصارى في الأندلس، وكمعركة حطّين بقيادة صلاح الدين الأيوبيّ، وعين جالوت بقيادة قُطُز، وفتح القسطنطينيّة بقيادة محمّد الفاتح.

جمعت التربية النبويّة بين الرّغبة والرّهبة، وكان لوصف القرآن الكريم للنّار أثره في نفوس الصّحابة الكرام، فقد كانوا يخافون الله ويخشونه ويرجونه. وكان لتربية الرسول صَّالَتَهُ عَلَيْوَسَلَمَ أثر في نفوسهم عظيم، وكان للمنهج القرآني أثر عظيم في نفوس الصّحابة، لأنّ القرآن الكريم، وصف أهوال يوم القيامة ومعالمها من قبض الأرض ودكّها، وطيّ السماء، ونسف الجبال، وتفجير البحار، وتسجيرها، ومَوْر السماء وانفطارها، وتكوير الشمس، وخسوف القمر، وتناثر النّجوم.

وصوّر القرآن الكريم حال الكفّار والمجرمين والظّالمين والفاسقين وذلّتهم وهوانهم، وحسرتهم، وبأسهم وإحباط أعمالهم، وتخاصم العابدين

والمعبودين، وتخاصم الأتباع وقادة الضّلالة، وتخاصم الضّعفاء والسّادة، وتخاصم الكافر وقرينه الشيطان، ومخاصمة الكافر أعضاءه، كتخاصم الرّوح والجسد. وتحدّث القرآن الكريم عن الحكم في المظالم بين الخلق، وكيف يكون الاقتصاص يوم القيامة، وبيّن المولى عَنَّهَ عَلَّ في القرآن الكريم عِظم شأن الدّماء، وبيّن أنّ هناك يوم القيامة توضع الموازين التي توزن بها الأعمال، وأخبر النبيّ صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن الحوض، ومَن الذين يردون عليه، ومَن الذين يُذادون عنه. وتحدّث القرآن الكرين عن حشر الكفّار إلى النّار، ومرور المؤمنين والمنافقين عن الصراط، وخلاص المؤمنين وحدهم(١). وقد كان لهذا الحديث أثر عظيم في نفوس الصحابة الكرام (رضوان الله عليهم). وصوّر القرآن الكريم ألوان العذاب في النَّار، فأصبح الرّعيل الأول يراها رأي العين، ومن حديث القرآن الكريم عن النّار بيانه لكلّ من:

- طعام أهل النّار وشرابهم.
  - لباس أهل النّار.
  - صور عذاب أهل النّار.
- تفاوت عذاب أهل النّار.
- حشرهم على وجوههم، ولفْحُ النّار لهم، وتسويد وجوههم.
  - إحاطة النّار بالكفّار.
  - إطّلاع النّار على الأفئدة.
  - قيود أهل النّار، وأغلالهم، وسلاسلهم.

<sup>(</sup>١) الوسطيّة في القرآن الكريم، على محمد الصّلّابي، مكتبة اقرأ، ط١، ٢٠٠٨م، ص٢٠٤.



- قرن معبوداتهم وشياطينهم معهم في النّار.
- حسرتهم، وندمهم، ودعاؤهم على أنفسهم بالموت.

كما أنّ التربية النبويّة اهتمّت بمفهوم القضاء والقدر، وأثره على الصّحابة، وتعريف الصّحابة بحقيقة الإنسان من خلال قصّة آدم عَلَيْوالسَّلَامُ في القرآن الكريم، وتكريم الله لآدم وذرّيته عموماً ومِن صور تكريمه:

- اختصّ الله الإنسان بأن خلقه بيديه.
  - الصورة الحسنة والقامة المعتدلة.
    - منحه العقل والنّطق والتّمييز.
- تكريم الله الإنسان بتفضيله على كثير من خلقه.
  - وتكريم الله للإنسان بإرسال الرّسل إليه.
    - حفظ الله للإنسان ورعايته.

# ٣- تزكية الأرواح بأنواع العبادات:

إن مما يساعد الإنسان على صفاء الرّوح وتزكية النّفس، والابتعاد عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن؛ معرفة الهدي النبويّ في تربية الأرواح، فقد ربّى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أصحابه على تزكية أرواحهم، وأرشدهم إلى الطريق التي تساعدهم على تحقيق ذلك المطلب، من خلال القرآن الكريم، ومن أهمّها:

- التدبّر في كون الله ومخلوقاته، وفي كتاب الله تعالى، حتّى يشعروا بعظمة الخالق وحكمته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.



- التأمّل في علم الله الشامل، وإحاطته الكاملة بكلّ ما في الكون، بل بما في عالم الغيب والشهادة، لأنَّ ذلك يملأ الرّوح والقلب بعظمة الله، ويطهّر النفس من الشَّكوك والأمراض، قال الله تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينٍ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّىٰكُم بِٱلْيَالِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى ٓ أَجَلُ مُّسَمَّى ۗ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّكُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٥٩، ٥٩].

- عبادة الله عَنَّوَجَلَّ، وهي من أعظم الوسائل لتربية الرّوح، وأجلّها قدراً؛ إذ العبادة غاية التَّذلل لله سبحانه، ولا يستحقُّها إلَّا الله وحده، ولذلك قال سبحانه:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓاْ إِلَّآ إِلَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣].

وإن العبادات التي تسمو بالرّوح وتطهّر النفس نوعان:

النُّوع الأول: العبادات المفروضة؛ كالطُّهارة، والصلاة، والصيام، والزَّكاة، والحج، وغيرها.

النُّوع الثاني: العبادات بالمعنى الواسع؛ الذي يُشكِّل كلَّ عمل يعمله الإنسان، أو يتركه، بل كلّ شعور يُقبل عليه الإنسان تقرّباً به إلى الله تعالى، ما دامت نيّة المتعبّد بهذا العمل هي إرضاء الله سُبْحَانهُ وَتَعَاكَ، فكلّ الأمور مع نيّة التّقرّب إلى الله تعالى عبادة يُثاب عليها صاحبها، وتُربّي روحَه تربيةً حسنة(١).

إنَّ تزكية الروح بالصلاة، وتلاوة القرآن، وذكر الله تعالى، والتَّسبيح له سبحانه أمر مهم في الإسلام، فإنّ النفس البشريّة إذا لم تتطهّر من أدرانها،

<sup>(</sup>١) قصة الدعوة، عبد الحليم محمود، ١/ ٤٧١-٤٧٢.



وتتصّل بخالقها، فلن تقوم بالتّكاليف الشرعيّة الملقاة عليها، وستتورّط في الفواحش والذّنوب والكبائر.

إِنَّ العبادة والمداومة عليها، تُعطي الروح وقوداً وزاداً ودافعاً إلى القيام بما تؤمر به، ويدل على هذا أمر الله الرَّسولَ صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في ثالث سورة نزلت عليه، بالصّلاة والذّكر، وترتيل القرآن، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَيِّلُ ۞ قُرِ ٱلْيَلَ إِلَا قَلِيلَا ۞ نِضْفَهُ وَ أَو انقُضْ مِنْهُ قَلِيلًا ۞ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِيلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرَتِيلًا ۞ إِنّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوَلَا ثِصَفَاهُ وَ إِنّا نَاشِئَة ٱلْيُلِ هِيَ أَشَدُ وَطْنَا وَأَقُومُ قِيلًا ۞ إِنّا لَكَ فِي ٱلنّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ۞ وَأَذَكُرُ السُمَ رَبِّكَ وَتَبَتَلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴾ [المزمل: ١-٨].

إنّ الاستعداد للأمر الثقيل، والتكاليف الشّاقة يكون بقيام الليل والمداومة على الذّكر والتّلاوة، وقد حرص رسول الله صَالَلتُهُ عَلَيْهُ وَسَاتًا بتوجيه من ربّه عَزَقَجَلَّ على تربية الصّحابة من أوّل إسلامهم على تطهير أرواحهم وتزكيتها بالعبادة (١١).

أ- أهميّة الصّلاة: حضّ القرآن المكّي على إقامة الصّلاة، وأثنى على الذين يخشعون في صلاتهم، والذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع لأجل إحياء ليلهم بذكر الله، وعلى الذين يدعون الله ويسبّحونه ويذكرونه، قال تعالى: ﴿قَدَ اللّهُ وَلَلْمَ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَ

<sup>(</sup>١) أهمية الجهاد في نشر الدعوة، ص٦٩.



وهذه الآيات الأخيرة تدلّ على أنّ العُدّة في حال الضّيق والشدّة، هي الإكثار من الصّلاة، والذّكر، وتلاوة القرآن، والالتجاء إلى الله سبحانه وحده، والإكثار من الدّعاء (١١).

إنَّ الصلاة تأتي في مقدَّمة العبادات التي لها أثر عظيم في تزكية روح المسلم، ولعلَّ من أبرز آثارها على الإنسان المسلم:

- الاستجابة لأمر الله وإظهار العبوديّة له سبحانه: قال تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ اَسْتَجَابُواْ لِزِيّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوْةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمّا رَزَقَنَهُمْ يُنِفَعُونَ ﴾ [الشورى: ٣٨]. ولا تتحقّق معاني العبوديّة الصّادقة لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ إلّا إذا اقترنت بصدق التّوجّه إليه، والإخلاص له سبحانه، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَامِينَ ﴿ لَا لَهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَبِنَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٢]. كما أنّ لكلّ عمل من أعمال الصّلاة عبوديّة خاصّة، وتأثيراً في النّفس، وتزكية للرّوح، فقراءة سورة الفاتحة مع تدبّر تُشعرهم بعبوديّتهم لله تعالى، فعندما يتلو العبد قول الله تعالى: ﴿ الْفَاتِحَةُ مَعُ لَيّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]؛ يحمده على ما وفقه إليه من الطّاعة، وما أنعم عليه من النّعم، ويثني عليه بصفاته وأسمائه الحسني (٢). وكذلك عندما يتلو قوله تعالى: ﴿ إِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَعْبُدُ وَكِلّ استعانة بغير الله خذلان وذلّ.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية، الصلابي، ١٦١/١.

<sup>(</sup>٢) منهج الإسلام في تزكية النّفس وأثره في الدعوة إلى الله، أنس كرزون، رسالة دكتورة، جامعة أم القرى، كلية أصول الدين، قسم العقيدة، ١٤١٥هـ، ١/ ١٢١.



وعندما يقول: ﴿أَهُ دِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]؛ فإنه يقر أنّه مفتقر إلى الهداية والنّبات على الطريق الحقّ، وأنّه مُحتاج إلى ثمار الهداية، والاستزادة منها، والبُعد عن سبيل المغضوب عليهم والضالّين(١). وعندما ينحني للركوع، يكبّر ربّه معظّماً له، ناطقاً بتسبيحه، فيجتمع في هذا الركن خضوع الجوارح، وخضوع القلب، ثمّ يأتي السّجود، فيجعل العبد أشرف أعضائه وأعزّها متذلّلاً لله سبحانه، ويتبع هذا انكسار القلب، وتواضعه، فيسجد القلب لربّه كما سجد الجسد(٢).

وحريّ في هذه الحال أن يكون أقرب ما يكون من ربّه، وكلّما ازداد تواضعاً وخشوعاً لربّه في سجوده ازداد منه قرباً، كما في قوله تعالى: ﴿كَلَّ لَا تُطِعْهُ وَالْمَجُدُ وَالْقَرَبِ ﴾ [العلق: ١٩]. وفي الحديث النبويّ الشريف: "أقرب ما يكون العبد من ربّه، وهو ساجد، فأكثروا الدّعاء"".

وعندما يعتدل جالساً، يتمثّل جاثياً بين يدي ربّه، ملقياً بنفسه بين يديه، معتذراً إليه ممّا جناه، راغباً إليه أن يغفر له، ويرحمه، وهكذا تتجلّى في كل أفعال الصّلاة العبوديّة لله سبحانه، وإقبال العبد على ربّه، وتوحيده وتقوية الإيمان به، الذي هو أساس التّزكية، وهذه أعظم ثمرة من ثمرات الصّلاة، وهي تنير للعبد طريق حياته، وتمنحه طهارة القلب، وطمأنينة النّفس(3).

<sup>(</sup>۱) الموازنة بين ذوق السَّماع وذوق الصَّلاة والسماع، ابن القيَّم الجوزية، دار ابن حزم، ط۱، ٢٠٠٤م، ص٣٥ إلى ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الخشوع في الصّلاة، ابن رجب الحنبلي، دار الرسالة، ط١، ٢٠٠٦م، ص٢٠-٢١.

<sup>(</sup>٣) مسلم، كتاب الصلاة، رقم ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) منهج الإسلام في تزكية النفس، ١/ ٢٢٢.



- الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر: قال تعالى: ﴿ اَتُلُ مَا أُوجِىَ إِلَيْكَ مِنَ الْمُحَتَّ وَالْمُنكِ وَ اَلْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْحَكُو الْمُحَلَّ وَالْمُنكِ وَ الْمُحَلَّمِ وَالْمُنكِ وَ الْمَكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٤]؛ إنّ المسلمين يؤدّون صلاتهم، اللّه أَكْبَرُ وَاللّه الخيرات، والابتعاد عن لكي تستريح بها نفوسهم، وتمدّهم بقوّة دافعة لفعل الخيرات، والتغلُّب على المنكرات، وتغرس في نفوسهم مراقبة الله عَنْجَلَّ ورعاية حدوده، والتغلُّب على نوازع الهوى، ومجاهدة النفس، فكانت لهم سياجاً منيعاً حماهم من الوقوع في المعاصي (١). ويعتقد المسلم، أنّ الصلاة تُكفّر السيّئات، وترفع الدّرجات، قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ طَرَقِي النَّهَارِ وَزُلْقَا مِنَ الْيَلِ ۚ إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذْهِبُنَ السَّيِّاتِ وَعَير ذلك من الآثار التربويّة، والنفسيّة الطيّبة وطهارتها، ويتحقق قول رسول الله صَالِلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّة: "والصّلاة نور "(١).

فهي تضيء لصاحبها طريق الهداية، وتحجزه عن المعاصي، وتهديه إلى العمل الصالح، وهي نور في قلبه بما يجد من حلاوة الإيمان، ولذّة المناجاة لربّه، وهي نور ظاهر على وجه المقيم لها في الدّنيا، وتتجلّى بها وضاءة الوجه وبهاؤه؛ بخلاف تارك الصّلاة(٣)، وهي نور له يوم القيامة(٤).

ب- الصوم: امتدح الله سبحانه شهر رمضان، واختصه من بين سائر الشهور،
 لإنزال القرآن العظيم، فقال تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى
 لِلنّاسِ وَبَيّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ١/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) مسلم، رقم ۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) منهج الإسلام في تزكية النفس، ١/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم، ٣/ ١٠٠.



وقد وضّحت الآية الكريمة الأولى الثمرة العظمى التي يحظى بها الصائمون المخلصون، ألا وهي بلوغ درجة التقوى: ﴿يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الطّحِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. فالصّيام بالنسبة للأمّة الإسلاميّة، مدرسة فريدة، ودورة تدريبيّة على طهارة النّفوس، لكي تنخلع من آفاتها، وتتحلّى بالفضائل، وترتقي في مدارج التّقوى والصّلاح (۱).

ولأهمية الصيام، وحث على صيامها، ورغب في الأجر والمثوبة من الله تعالى، في أيّام للصيام، وحث على صيامها، ورغب في الأجر والمثوبة من الله تعالى، وبذلك أصبحت مدرسة الصّيام مفتوحة أبوابها طيلة السّنة؛ لكي يبادر المسلم إليها كلما أحسّ بقسوة في قلبه، وحاجة لترويض نفسه، ورغبة في المزيد من الأجر والفضل عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. وقد جاء في الحديث عن أبي سعيد الخُدريّ رَحَيَلِيّهُ عَنْهُ، أنّه قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "من صام يوماً في سبيل الله؛ باعد الله وجهه عن النار سبعين خريفاً"(٢).

إنّ الصّيام مدرسة من المدارس الرّبانيّة في زكاة النّفوس وطهارتها، وتنقيتها من الأخلاط الرّديئة، والأخلاق الرّذيلة، ولذلك قال جَلَوَعَلا: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّغُونَ ﴾ من الأخلاط الرّديئة، والأخلاق الرّذيلة، ولذلك قال جَلَوَعَلا: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّغُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]؛ لأنّ الصّوم فيه تزكية للإنسان، وتضييق لمسالك الشّيطان، فيضعف نفوذه، ومن ثمّ يترك ما تهوى نفسه، ويبتعد عن المعاصي والذّنوب، قال رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ : "يا معشر الشباب من استطاع منكن الباءة فليتزوج، فإنّه أغضّ للبصر، وأحصن للفرج، فمن لم يستطع فعليه بالصيام فإنّه له وجاء "(").

<sup>(</sup>١) منهج الإسلام في التزكية، ١/ ٢٥١-٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) البخاري، رقم ٢٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) البخاري، رقم ٥٠٦٢.

•

والوجاء يكسر الشهوة ويضعفها، فهذا توجيه نبويّ لعلاج من عجز عن الزّواج بالصّيام، لما فيه من تخفيف لغلواء الشّهوة، وكسر لحدّة الغريزة، وقمع النّفس، وكبح لجماحها؛ حتّى لا تأمر بالسّوء. والصوم طريق للذة الطّاعة، وحلاوة العبادة، والأنس بالله عَرَّاجًلَّ، ومحبّته، والشّوق إليه، فمن ابتلى بالوقوع في الفواحش فيلتزم الصوم، فإنّه دواء هذا الداء، بل هو دواء من جميع المعاصي والذّنوب(۱).

ج- الإكثار من ذكر ودعاء وتلاوة قرآن، ليكون ذلك تحصيناً له من الأمراض، والآفات، وبيّن لهم ما يستحبّ للمسلم من الأدعية والأذكار في الصّباح والآفات، وبيّن لهم ما يستحبّ للمسلم من الأدعية والأذكار في الصّباح والمساء، وعند دخول السّوق، أو الأكل، أو والمساء، وعند دخول السّوق، أو الأكل، أو اللبس، وغير ذلك من الأعمال اليوميّة؛ حتّى يبقى في وقاية دائمة من كل مرض، فإذا أصيب بمرض عارض، كالقلق، والكآبة والاضطراب العصبي، أو غيرها، كانت تلك الأذكار والدعوات البلسم الشافي، الذي تطمئن به القلوب، وتحيا به النّفوس، ومن بين تلك الأذكار والدّعوات المأثورة التي علّمها رسول الله على المعظيم الحليم، لا إله إلّا الله ربّ العرش العظيم، لا إله إلا الله ربّ السّموات وربّ العرش الكريم"').

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) البخاري، رقم ٦٣٤.



إنّ رسول الله صَلَّالَتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَّم أصحابه كيف يلجؤون إلى الله سبحانه وقت الضيق، ليجدوا المأمن والسّكينة، فلا يفزعوا، ولا يقلقوا، وهم موقنون بأن الله معهم، وأنّه ناصرهم ومتولّي أمرهم، ومؤيّدهم، وأنّه يجيب دعاء المضطرّين (١١).

قال تعالى: ﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضُ أَوِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٢٢].

إنّ الذكر والدُّعاء، وتلاوة القرآن، وقيام الليل، والنّوافل بأنواعها؛ لها أثر عظيم في تزكية النفس وسموّ الرّوح، والابتعاد عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

# ٤ - التربية على مكارم الأخلاق:

إنّ التربية على مكارم الأخلاق من أهداف رسالة الإسلام التي قام بها رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مع أصحابه، فالأخلاق الرفيعة جزء من العقيدة، فالعقيدة الصحيحة لا تكون بغير خلّق، وقد ربّى رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم صحابته على مكارم الأخلاق، بأساليب متنوعة، والمتدبّر للقرآن الكريم يجده مليئاً بالحث على مكارم الأخلاق، وعلى تنقية الرّوح، وتصفيتها من كلّ ما يعوق سيرها إلى الله تعالى. ورسول الهدى صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسِلَّم القدوةُ الكاملة، والمربّى الناصح للأمّة، كان على خلق عظيم (٢)، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]؛ ومعنى الله الآية واضح، أي: ما كان يأمر به هو من أمر الله، وما ينهى عنه هو من نهي الله، والمعنى: إنّك لعلى الخلّق الذي آثرك الله به في القرآن (٣).

<sup>(</sup>١) منهج الإسلام في تزكية النفس، ١/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) أهمية الجهاد في نشر الدعوة، ص٦٤،٦٥.

<sup>(</sup>٣) تهذیب مدارج السالکین،۲/ ۲۰۳.



وعن عائشة رَضَّالِلَهُ عَنْهَا عندما سُئلت عن خلق رسول الله صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قالت: "إن خلق نبيّ الله صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان القرآن"(١).

وقد جمع الله تعالى لنبيّنا مكارم الأخلاق في قوله تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَفُو وَأُمُرَ الْعَلْوَ وَأَمُرَ اللّهِ عَنِ ٱلْجَلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]؛ قال مجاهد في معنى الآية: "يعني: خذ العفو من أخلاق النّاس، وأعمالهم من غير تخسيس، مثل قبول الأعذار، والعفو والمساهلة، وترك الاستقصاء في البحث، والتفتيش عن حقائق بواطنهم"(٢).

وكان النبيّ يربّي أصحابه على حُسن الخلُق، ويحثّهم عليه، فعن النبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا النبيّ من حسن صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا يَوْم القيامة من حسن الخلُق، وإنَّ الله ليبغض الفاحش البذيء "(٣).

إنّ المنظومة الأخلاقيّة المتداخلة مع العقيدة، والعبادات ارتقت بالإنسان المسلم إلى مستويات متقدّمة في الطّاعة، وأبعدته عن المعاصي والذّنوب والفواحش، ولقد ترك لنا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم منهجاً متكاملاً في كيفيّة الاقتداء به في الأخلاق، استمدّه من القرآن الكريم، وبيّنه للناس، وغرسه في نفوس أصحابه، فربط الأخلاق بالعقيدة والعبادة ربطاً قويّاً متماسكاً.

قال تعالى: ﴿ فَذَ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُوِمُعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلنَّكُومِ وَالَّذِينَ هُمْ لِلْفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ اللَّغَيْ مَانُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَى وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُوْلَتِهِكَ ﴿ إِلَّا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) مسلم، رقم ۷٤٦.

<sup>(</sup>۲) تهذیب مدارج السالکین، ۲/ ۲۵۰.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، رقم ٤٧٩٩.



هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأُمَّنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أَلْدِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أَلْكَيْكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ [المؤمنون: ١-١١].

إنّ الأخلاق في التربية النبويّة شيء شامل، يعمّ كلّ تصرّفات الإنسان، وكلّ أحاسيسه، ومشاعره، وتفكيره، فالصّلاة لها أخلاق هي الخشوع، والكلام له أخلاق هي الإعراض عن اللّغو، والجنس له أخلاق هي الالتزام بحدود الله، وحرماته، وهكذا.

هذا أمر، والأمر الآخر - وهو الأهم - أنّ الأخلاق في المفهوم القرآني هي لله، وليست للبشر، ولا لأحد غير الله، فالصدق لله، والوفاء لله، وإتقاء المحرّمات لله، والانتصار من الظلم لله، وإتقان العمل لله، كلها عبادة لله، تُقدّم لله وحده، خشية لله، وتطلُّعاً إلى رضاه، إنها ليست صفقة بشريّة للكسب والخسارة، إنّما هي صفقة تُعقد مع الله(۱).

# ومن أهم الأخلاق والقيم في وقاية وعلاج فاحشة قوم لوط:

أ- الصبر: فالصبر خصلة محمودة، وسجيّة مرغوبة، وخلق فريد، عواقبه جميلة، وآثاره حميدة، وفؤاده جمّة، وعوائده كريمة، وهو علاج ودواء نافع، فعلى من ابتُلي بهذا الأمر أن يتذرّع بالصبر ويتدرّع به، وأن يتكلّفه، ويوطّن نفسه عليه، ويتجرّع مرارته، ليذوق حلاوته ومن ثمّ يصبح سجيّة له (۲).

يقول ابن القيّم رَحْمَهُ اللهُ: "والصبر عن الشّهوة أسهل من الصبر على ما توجبه الشهوة، إنها إما أن توجب ألماً وعقوبة، وإما أن تقطع لذّة أكمل منها،

<sup>(</sup>۱) دراسات قرآنيّة، محمد قطب، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط، ص١٩٣.



وإما أن تضيّع وقتاً إضاعته حسرة وندامة، وإما أن تثلم عرضاً؛ وتوفيره أنفع للعبد من ثلمه، وإما أن تُذهب ما في بقائه خير من ذهابه للعبد، وإما أن تضع قدراً وجاهاً قيامه خير من وضعه، وإما أن تسلب نعمة بقاؤها ألذ وأطيب من قضاء الشهوة، وإما أن تطرق لوضيع إليك طريقاً لم يكن يجدها قبل ذلك، وإما أن تجلب همّاً وغمّاً وحزناً وخوفاً لا يقارب لذّة الشهوة، وإما أن تنسى علماً ذكره ألذّ من تلك الشهوة، وإما أن تحدث عيباً يبقى صفة لا تزول، فإن الأعمال تورث على نعمة مقبلة، وإما أن تحدث عيباً يبقى صفة لا تزول، فإن الأعمال تورث الصفات والأخلاق"(۱).

ب- الإخلاص: هو إكسير الأعمال، ما وُضِع في قليل إلا كثّره، ولا في ضعيف إلا قوّاه، ولا يقبل الله من الأعمال إلا ما كان خالصاً لوجهه الكريم، كما قال تعالى: ﴿أَلَا بِللهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣].

ويكفي الإخلاص رفعة ومكانة قول إبليس اللّعين: ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ اللَّهُمِ اللَّعِينَ: ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِيَنَّهُمْ المُخْلَصِينَ ﴾ [سورة ص: ٨٢، ٨٣].

وما أحسن ما قاله ابن القيّم رَحْمَهُ اللهُ: "وليس له دواء - عشق الصور وفعل اللّواط - أنفع من الإخلاص لله، وهو الدواء الذي ذكره الله في كتابه حيث قال: ﴿كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱللَّهُوَءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُ وِمِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ قال: ﴿كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱللَّهُوَءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُ وَمِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]، فأخبر سبحانه أنه صرف عنه السوء من العشق والفحشاء بإخلاصه، فإنّ القلب إذا أُخلِص وأخلَص عمله لله، لم يتمكّن منه عشق الصور، فإنه يتمكّن من قلب فارغ"(٢).

<sup>(</sup>١) الفوائد، ابن القيم، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي، ص٣١٣.



ج- التوبة النصوح: لا بدّ من الإقلاع عن المعصية في الحال، والندم على فعلها، والعزم على أن لا يعود إليها، حتى تكون التوبة مقبولة، والواجب على من ابتُلي بهذه القاذورات أن يعقد العزم، ويصحّح النيّة، ويستعين بالله، ويبادر بالتوبة النّصوح من جميع الذّنوب، بلا تردّد في الرّجوع، وأن يخلّصها من الشوائب التي تقدح في صحّتها، وأن يحذر من التسويف، فإنّه من أعظم أسلحة إبليس اللّعين، فالبدار البدار، فعجّل بالرّجوع، وبادر بالتوبة، واحذر أن يسوّل لك الشيطان بأن تتأخّر بالتوبة، فيختم عليك بخاتمة سيّئة، وعاقبة لا تحمد، فتبعث على ما متّ عليه من فعلك القبيح، فأين المفرّ والملتجأ؟ وأين المهرب والمنجا؟ فهذه هي الشقاوة والتعاسة، وذلك هو الخسران المبين، فشمّر ساعد الجدّ، وفرّ إلى ربّك الرّؤوف الرّحيم الذي يفرح بتوبتك وإنابتك، والذي هو أرأف بعبده من الأمّ بولدها، فما زلت - ولله الحمد - في فسحة من أمرك، فالحقْ بقوافل التائبين، واركب سفينة الناجين، فالله غفور رحيم، يغفر الذنب، فالتوبة، ويستر العيب، فبشراك أيّها التائب بالمغفرة والرحمة (۱).

واعلم أنّ من ترك شيئاً لله عوّضه الله خيراً منه، فإنّك إذا صدقت في توبتك، وأنبت إلى ربك، وتركت ما تهواه رغبة في رضاه، وخشية من سخطه وأليم عقابه؛ فإنه سيقبلك، ولن يخذلك، واعلم أنّ العبرة بكمال النهاية، لا بنقص البداية (٢).

قال تعالى: ﴿قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىۤ أَنفُسِهِمۡ لَا تَقۡنَطُواْ مِن رَّحۡمَةِ ٱللَّهَ وَالْ عَلَىۤ أَنفُسِهِمۡ لَا تَقۡنَطُواْ مِن رَّحۡمَةِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهُ يَغۡفِرُ ٱلدُّنوُبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنِيبُوٓاْ إِلَىٰ رَبِّكُمۡ إِنَّ ٱللَّهُ يَغۡفِرُ ٱلدُّنوُبِ وَالْإِيبُوَاْ إِلَىٰ رَبِّكُمۡ

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الفاحشة عمل قوم لوط، ص١٠٨.



وَأَسۡلِمُواْ لَهُو مِن قَبۡلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلۡعَدَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ﴾ [الزمر: ٥٣، ٥٥]. وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا ﴾ [التحريم: ٨].

وقال النبي الكريم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنَّ الله تعالى يبسط يده باللَّيل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء اللَّيل، حتى تطلع الشَّمس من مغربها"(١).

وقال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنّ الله عَنَّوَجَلَّ يقبل توبة العبد مالم يغرغر" (أ). وجاء في قصّة الغامديّة التي تابت وأقيم عليها الحدّ وصلّى عليها رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال نه عمر: "تصلّي عليها يا رسول الله وقد زنت؟" فقال: "لقد تابت توبة لو قسمت بين سبعين من أهل المدينة لوسعتهم، وهل وجدت توبة أفضل من أن جادت بنفسها لله تعالى؟" (").

إنّ من شروط التوبة، الإقلاع عن الذّنب، والنّدم، والعزم على الاستقامة، وردّ المظالم إلى أهلها، وإظهار الاستقامة، والتمسّك بالإصلاح الباطنيّ والخارجيّ.

وإنّ من أهم وسائل التوبة النصوح؛ هجر أصدقاء السّوء، ومكان المعصية، ومجاهدة الشيطان، ومحاسبة النفس، واستدامة الندم، والإكثار من الاستغفار، وممارسة الأعمال الصالحة، سواء كانت فرضاً أو نافلة، والرجاء وحسن الظنّ بالله.

# ٥- الزواج:

هو من أنفع الأدوية، وقد عُلم شرعاً وعقلاً وعرفاً، أن الله عَنَّهَ وَلَ ركّب في الإنسان الغريزة الجنسيّة، وأنه لا بدّ من إشباعها، والزّواج هو الطريق الوحيد

<sup>(</sup>١) مسلم، رقم ٢٧٥٩.

<sup>(</sup>٢) سنن التّرمذي، رقم٣٥٣٧.

<sup>(</sup>٣) مسلم، ك الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنا، ٢/ ٥٣.



الصحيح لإشباعها، إلا ما كان من ملك اليمين، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكَوْةِ فَعِلُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكَةُ أَيْمَنُهُمُ فَعِلُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ لِلْفَرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٓ أَزُوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُمُ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٤-٦].

فالزواج يتماشى مع فطرة الإنسان وميوله وأشواقه وغرائزه، قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ "لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوّج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني "(١)، فبالزواج يسلم المجتمع من الانحلال الخُلُقيّ، ويأمن الأفراد من التفسّخ الاجتماعيّ، ويسلم الإنسان من الأمراض الفتّاكة التي تنتشر نتيجة للشّذوذ الجنسيّ، ولذلك قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "يا معشر الشّباب، من استطع منكم الباءة فليتزوّج، فإنه أغضّ للبصر، وأحصن للفرج، فمن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء "(١).

وقال صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فزوَّ جوه، إلَّا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض"(").

وبالزواج يتحقّق للشباب والشابّات، الحبّ الحقيقيّ الذي ينشدونه، ويبذلون في سبيله كل غالٍ ورخيص، قال ابن القيّم رَحَمُهُ اللّهُ: "وأما محبّة الزّوجات: فلا لوم على المحبّ فيها، بل هي من كماله، وقد امتنّ الله سبحانه بها على عباده فقال: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ مِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُم أَزْوَجًا لِتَسُكُنُوا إليها وَجَعَلَ بَينَكُم مَودَّةً وَرَحْمَةً إِنّ فِي ذَلِكَ لَايكِتِ لِقَوْمِ يَتَفَكّرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]، فجعل المرأة سكناً للرجل، وجعل بينهما خالص الحبّ "(٤).

<sup>(</sup>١) البخاري، رقم ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) البخاري، رقم٥٠٦٦.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، رقم ١٠٨٤.

<sup>(</sup>٤) الجواب الكافي، ص٣٤٩.



إنّ الزواج أفضل الوسائل لاستئصال مرض الشهوة، بل هو السبيل الحلال لتصريف هذه الشحنة العارمة منها(١).

إن تيسير النكاح للشباب والفتيان يساهم في صيانتهم من الوقوع في هذه الرذيلة التي تمجّها الفطرة السليمة، وسبيلاً من سبُل وقاية المجتمع المسلم من مفاسد هذه الفاحشة وأضرارها التي تعصف بالمجتمعات والدول وتأتي على الأخضر واليابس(٢).

### ٦- غضّ البصر:

النظر سهم مسموم من سهام إبليس، وكل الحوادث مبدؤها من النظر، والإسلام حين أمر بغضّ البصر، يسعى إلى غاية عظيمة، هي إقامة مجتمع معافى نظيف، لا تُهاج فيه الشهوات، ولا تُستثار فيه الغرائز، ومن أعظم السبل التي تقي من الشهوات، غض البصر، يقول ابن القيّم وَهَا اللهُ: فأما الطريق المانع من حصول هذا الدّاء - يعني اللواط - فأمران: أحدهما غضّ البصر - كما تقدّم - فإن النظرة سهم مسموم من سهام إبليس، ومن أطلق لحظاته دامت حسراته، وفي غضّ البصر عدة منافع:

- أنّه امتثال لأمر الله، الذي هو غاية سعادة العبد في معاشه ومعاده.
- أنّه يمنع من وصول السهم المسموم، الذي لعلّ فيه هلاكه إلى قلبه.

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الزواج المثلى، ص١٠٣.



- أنّه يورث القلب أنساً بالله، وجمعه عليه، فإن إطلاق البصر يغرق القلب، ويبعده من الله، وليس على القلب شيء أضرّ من إطلاق البصر، فإنه يورث الوحشة بين العبد وربه.
  - أنّه يقوّي القلب ويفرحه، كما أن إطلاق البصر يضعفه ويحزنه.
    - أنّه يلبس القلب نوراً، كما أن إطلاق البصر يلبسه ظلمة.
- أنّه يورث القلب فراسة صادقة، يميّز بها بين الحقّ والباطل، والصادق والكاذب، وكان شجاع الكرماني يقول: "من عمّر ظاهره باتّباع السنّة؛ وباطنه بدوام المراقبة، وغضّ بصره عن المحارم، وكفّ نفسه عن الشهوات، واغتذى بالحلال، لم تخطئ له فراسة". وكان شجاع هذا لا تخطئ له فراسته، والفراسة الصّادقة المصيبة إنما تُنال ببصيرة القلب، وضدّ هذا ما وصف الله به اللواطيين من العَمَه الذي هو ضدّ البصيرة، فقال تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنّهُمْ لَنِي سَكُرْتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ وسكر القلب.
- أنّه يورث القلب ثباتاً، وشجاعة، وقوّة، وفي الأثر: "الذي يخالف هواه يفرَق الشيطان من ظلّه".
- أنّه يسدّ على الشيطان مدخله إلى القلب، فإنه يدخل مع النظرة، وينفذ معها إلى القلب أسرع من نفوذ الهواء إلى المكان الخالي، فيجمّل له صورة المنظور إلىه ويزيّنها، ويجعلها صنماً يعكف عليه القلب، ثمّ يعِده ويمنيّه.
- أنّه يفرغ القلب لتفكّره في مصالحه والاشتغال بها، وإطلاق البصر ينسيه ذلك، قال تعالى: ﴿وَلَا تُطِعْ مَنَ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَرُطّاً ﴾ [الكهف: ٢٨]؛ وإطلاق النظر يوجب هذه الأمور الثلاثة بحسبه.



- بين العين والقلب منفذاً وطريقاً، يوجب انتقال أحدهما عن الآخر، وأن يصلح بصلاحه ويفسد بفساده، فإذا صلح القلب صلح النظر، وإذا صلح النظر صلح القلب، وكذلك في جانب الفساد، فإذا خربت العين وفسدت، خرب القلب وفسد، وصار كالمزبلة التي هي محلّ النّجاسات والقاذورات والأوساخ، فلا يتمكّن من قلبه معرفة الله، وحبّه، والإنابة إليه، والأنس به، والسّرور بقربه، وإنما يسكن فيه أضداد ذلك"().

قال تعالى: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَالِكَ أَزَكَى لَهُمْ ۚ إِلنَّهِ النَّهِ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَالِكَ أَزْكَى لَهُمْ

### ٧- العناية بتربية الأبناء:

إنّ الواجب علينا، السّير على منهج الإسلام في تربية الأولاد، ومعالجة انحرافهم، وتقويم سلوكهم، وإصلاح نفوسهم بالعقيدة الصّحيحة، والمبادئ الفاضلة، والمثُل العليا.

إن من أهم ما ينبغي أن يُربّى عليه الأبناء العقيدة الصحيحة، وإقامة الصلاة، والأمر بالمعروف، والنّهي عن المنكر، والصّفات الكريمة، والأخلاق الفاضلة، كالنّخوة، والشّهامة، والكرم، والحياء، والشّجاعة، كما ينبغي أن يَحذروا من رذائل الأخلاق، كالميوعة، والانحلال، والجبن، والبخل، والخسّة، والدناءة، وذلك أن يبتعدوا عن أجهزة الفساد التي تنشر القبح وتدعو إلى العهر والفضائح، وتروّج للجنس، وتدعو إلى استثارة الغرائز، بالصور العارية، والأفلام المائعة، والقصص الغراميّة، الغراميّة، والقصص الغراميّة،

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي، ص٢٦٤-٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) قصة سيدنا لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، ص١٨٢.



إِنَّ الله عَنَّهَ لَلْ الله عَنَّهَ الأبناء، فلا بدّ من الاستفادة من ذلك، ومن توجيهات النبيّ الكريم صَالِّللَّهُ عَيْدُوسَالَم، ومن أهم المعالم النيّرة وصيّة لقمان لابنه في سورة لقمان، فترسيخ تلك الوصايا في نفوس الأبناء، وتربيتهم عليها من أهمّ الأهداف في الحفاظ على أبنائنا وأولادنا، ووقايتهم من النّار، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النّاسُ وَلَـفِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦].

وقال صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "كلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيته، والرّجل راع في بيته ومسؤول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيتها "(١).

وقال النبي الكريم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مرُّوا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين، وفرّقوا بينهم في المضاجع"(٢).

قال المناوي رَحْمَهُ اللَّهُ: "و فر قوا بينهم في المضاجع، أي: فر قوا بين أو لادكم في مضاجعهم التي ينامون فيها، إذا بلغوا عشراً حذراً من غوائل الشهوة"(").

وهذا يدخل في التدابير الشرعيّة، لحماية المجتمع المسلم من الرذيلة، والوقوع في الفاحشة، وهي تدابير وقائيّة عظيمة الشّأن لمن كان له قلب، أو ألقى السمع وهو شهيد.

إنّ واجب الأسرة في حماية أبناءها من الدّاخل؛ يزداد أهميّة وإلحاحاً في عصرنا، لأن الأسرة اليوم تتعرّض لهجمات منظّمة، تهدف إلى تقويض بنيانها،

<sup>(</sup>١) البخاري، رقم٨٩٣.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب متى يؤمر الغلام بالصلاة، ٩١.

<sup>(</sup>٣) فيض القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي المناوى، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط١، ١٣٥٦هـ، ٥/ ٢٥٦.



وتغيير أشكالها، خاصّة أنها باتت المؤسّسة الوحيدة الصّامدة في وجه العولمة، وما يُعين على القيام بهذه المهمّة:

- التمسّك بالشّريعة الإسلاميّة، التي ارتضاها الله تعالى لنا، فوفقها ننظّم حياتنا، ونربّي أجيالنا، ونتبصّر بحقائق الحياة، ولنعلم بأنّنا من غير الإسلام لا نهوض لنا، ولا تقدّم، ولا شهوداً حضاريّاً.
- الاهتمام بالتربية الإسلاميّة داخل الأسرة، بما فيها التربية الجنسية، وذلك بتثقيف أفرادها وتوعيتهم بحكم الشذوذ في الإسلام وعقوبته.
- التحذير من مخاطر الغزو الثقافيّ والإعلاميّ للحضارة الغربيّة، التي تتميّز أسرها بالتفكُّك، والتشتَّت، وغياب الروابط الدينيَّة، والأخلاقيَّة، والتربويَّة فيما بين أفرادها في مختلف وسائل الإعلام(١١).

#### ٨- الدّعاء:

إن الدعاء من أقوى سبل الوقاية من كلِّ مكروه، وهو من أعظم ما يُستشفى به من جميع الأمراض، خاصّة إذا كان الداعي موقناً بالإجابة، جامعاً لشروط استجابة الدعاء، بعيداً عن موانعه، مقبلاً بقلبه على ربّه، ملحّاً في دعائه، فهو إذاً من أنفع الأدوية، ينفع مما وقع، ومما لم يقع، وهو عدوّ الداء والبلاء، يدافعه ويعالجه، ويمنع نزوله ويرفعه أو يخفُّفه، وقد جاء في الحديث عن النبيّ صَلَّالْلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ الدعاء سلاح المؤمن "(٢).

<sup>(</sup>١) الشَّذوذ الجنسي في الفكر الغربي، د. نهي عدنان القاطرجي، دار الفكر الغربي، ط١، ٢٠١٧م، ص۲۳.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين، الإمام أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م، ١/ ٣٩٢.



## قال ابن القيّم رَحَهُ أللَهُ: "وللدعاء مع البلاء ثلاثة مقامات:

أحدها: أن يكون أقوى من البلاء؛ فيدفعه.

الثاني: أن يكون أضعف من البلاء؛ فيقوى عليه البلاء، فيصاب به العبد، ولكن قد يخفّفه.

الثالث: أن يتقاوما ويمنع كل واحد منهما صاحبه"١١).

وقد روى الحاكم في صحيحه عن عائشة رَضَالِلَهُ عَنَهَا أَنها قالت: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "لا يغني حذر من قدر، والدعاء ينفع مما نزل، ومما لم ينزل، وإن البلاء لينزل فيلقاه الدعاء، فيعتلجان إلى يوم القيامة"(٢).

إن العبد المبتلَى بالفواحش والمعاصي إذا أخلص في دعائه والتجأ إلى الله عَرَّبَكَ، وطرق أبوابه، وتضرّع بين يديه؛ أعانه الله من الخروج من المعاصي إلى الطّاعات، ومن الظلمات إلى النور، فإن أزِمّة الأمور من قبْل ومن بعْد بيد الله عَرَّبَكَلَ.

# ٩ - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

ما أحوج الأمّة إلى الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر، على الوجه الشرعي المطلوب، وما أحوج أهل المعاصي والفسوق، والمتمرّغين في أوحال الفواحش والذنوب إلى من ينصحهم ويرشدهم، ويأمرهم وينهاهم، ويأطرهم على الحق أطراً، ويقصُرهم على الحق قصراً، حتى تتحقّق في الأمة الخيريّة، ويرسخ الإيمان، كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي، ص١٨.

<sup>(</sup>٢) الحاكم في المستدرك، كتاب الدعاء، ١/ ٤٩٢.



وبالتالي، إن الواجب على الجميع حُكّاماً ومحكومين، آباء وأمّهات، مرشدين ومعلّمين، أن يُحاربوا الذين يحبّون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا، والذين يتاجرون بالعهر، والفجور، واللّواط، والزّنا، والسّحاق، ويؤجّجون الغرائز، ويبيعون المثيرات الجنسيّة وغيرها(۱).

### ١٠ - سلطة الدولة:

عندما يتمكّن المجتمع المسلم من إقامة سلطة سياسيّة تستند على مبادئ واضحة، وقواعد بيّنة، وأصول متينة، وتستمدّ القواعد والأصول من القرآن الكريم، ونظام الحكومة في عصر النبيّ صَلَّسَهُ عَيْنِوسَاتِ والزّمن الرّاشديّ، حيث سيادة شريعة الله، والعدل بين الناس والمساواة، وظهور مسؤوليّة الحاكم والرعيّة، وتطبيق نظام الشورى، مع إقامة الحياة الإسلاميّة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله، وإقامة الحدود، وكلّ ذلك ترجمة عمليّة لقوله تعالى: ﴿ اللّذِينَ إِن مَكَنَّهُمْ فِي اللّأرْضِ أَقَامُواْ الصَّلَوة وَءَاتَوا الرّصَوة وَالمَرُوا المَعروف مصطفى السّباعيّ رَحَمُ اللّهَ عَلِيبَة اللّهُمُورِ ﴾ [الحج: ١٤]؛ كما يقول الدكتور مصطفى السّباعيّ رَحَمُ اللّهَ : "إنّ الآية الكريمة تصرّح بالنتائج التي تترتّب على انتصار المؤمنين في هذا القتال المشروع، فهي ليست استعمار الشعوب، ولا أكل خيراتها، ولا انتهاب ثرواتها، ولا إذلال كرامتها، وإنما هي نتائج المصلحة الإنسانيّة ولفوائد المجتمعات، فهي:

- لنشر السموّ الروحيّ في العالم عن طريق العبادة: ﴿أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [الحج: ٤١].

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط، ص١٨٤.



- ولنشر العدالة الاجتماعيّة بين الشعوب عن طريق الزكاة: ﴿وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ ﴾ [الحج: ٤١].
- ولتحقيق التعاون على خير المجتمع وكرامته: ﴿وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ﴾ [الحج: ٤١].
- وللتّعاون على مكافحة الشرّ والجريمة والفساد: ﴿وَنَهَوْاْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [الحج: ٤١].

تلك الأهداف المرسومة لسلطة الدولة ذات المرجعيّة الإسلاميّة.

إن تنفيذ التشريعات التي وضعت لحماية القيم الخُلُقيّة، كشرائع الحدود والقصاص، التي تحمي الفرد والمجتمع من رذائل الفواحش، وانتهاك الأعراض بالزنا، واللّواط، والقذف، والسحاق، والبغي على النفس، وإهدار العقل؛ من واجب سلطات الدولة من خلال أجهزتها المتعدّدة. وعلى الدولة تفعيل كل من:

### أ- المؤسّسات التعليميّة:

ومن أبرزها: المدارس، والمعاهد والإدارات القائمة عليها، فالواجب على هذه المؤسّسات عظيم، والدَّور المناط بهم جسيم، لأنها أكبر محاضن التربية والتوجيه والتعليم، فمما ينبغي أن تقوم به في سبيل الوقاية من هذه الظاهرة، أو القضاء عليها، أو الحدّ من انتشارها؛ مايلي:

- إحياء العقيدة في نفوس الطلّاب، وإشاعة الإيمان داخل المدرسة.
- العناية باختيار المعلّمين الأخيار الأكفّاء، ديناً، وعلماً، ومروءةً، وصلاحاً.
  - نشر الوعي بخطر تلك الجريمة.

0

- العناية بالطلاب، ومحاولة التعرّف على ما يدور في أذهانهم، إما عن طريق صناديق الاقتراحات، أو عن طريق الاستبيانات، أو عن طريق الحوار الهادف بين الطلاب والمدرّسين، ليتسنّى للمدرّسين معرفة ما يدور في أذهان الطلاب من مشكلات، ومن ثَمّ معالجتها. ينبغي على المعلّمين أن يستشعروا المسؤوليّة الملقاة على عواتقهم لحماية طلّابهم من الغزو المنظّم لمجتمعاتنا بالفواحش والمعاصي والكبائر.

## ب- المراكز الصيفيّة:

فالمراكز الصيفية لها دور مشكور في تربية الشباب، وحفظ أوقاتهم، وصقل مواهبهم، وحمايتهم من الانحراف، فعلى مؤسسات الدولة المعنية دعم هذه المراكز مادياً ومعنوياً، وتوفير العلماء والمربين للقيام بوظيفة التربية والتعليم وغرس القيم النبيلة، والتحذير من الكبائر.

# ج- المؤسّسات الأمنيّة:

إن عليها واجب قطع الطريق أمام المروّجين لها والدعاة إليها، بالقضاء على وسائلهم المختلفة، لنشرها في المجتمع، وإبطال عوامل انتشارها.

فإن للشاذّين جنسيّاً في البلاد الإسلاميّة وغيرها أماكن وملتقيات يلتقون فيها عادة خفية؛ للتنسيق لممارسة فاحشة اللّواط أو السحاق فيها، وهذه الأماكن تختلف من بلد إلى أخرى، ففي بعض البلدان يلتقون في المدارس والجامعات، وفي بعضها في الأسواق، وعلى ناصية بعض الشوارع، وفي أثناء الحفلات، وفي بلدان أخرى يلتقون في صالونات التدليك، والديسكوهات، والمقاهى.

ومن أجل وقاية المجتمع من مفاسد هذه الرذيلة، وغزو المنظّمات المعادية الخارجيّة، والداعمة لها، لا بدّ من مراقبة هذه المؤسّسات وأتباعهم، ووضع خطّة



أمنيّة مُحكمة لتفريق مجالس الشاذّين ومواقعهم، وتقديمهم للمحاكم لتطبيق شرع الله فيهم، والتصدّي لهذه الآفات الماحقة للبركة والجالبة لغضب الربّ.

يوجد اليوم على الإنترنت آلاف المواقع الإباحيّة، وعدد كبير من القوائم الجنسيّة التي أصبحت أكثر تخصّصاً، فهناك قوائم خاصّة للشواذّ من الجنسين، وهناك قوائم أخرى تصنّف تحت دول محدّدة، ومما يندى له الجبين ويحزن له القلب، أنّ هناك مواقع شاذّة بمسمّيات عربيّة، والأدهى من ذلك والأمرُّ، الربط بين بعض القوائم الإباحيّة والإسلام، كموقع أطلق عليه (الساحقات المسلمات) وهكذا(۱).

وإن من وسائل وقاية المجتمع المسلم من أضرار هذه الفاحشة: ضبط خدمة الإنترنت، وحجب المواقع المحظورة التي تبثّ الشذوذ الجنسيّ والإباحيّة والأفكار الهدّامة، وقيام الجهات المختصّة بتتبّع هذه المواقع والصفحات والمجموعات، والتعرّف على أصحابها والمؤسّسات الداعمة لها، والتصدّي لعملهم الإجراميّ في تدمير المجتمع (٢).

## د- تفعيل دور شرطة الآداب:

إنّ كثيراً من أصحاب النفوس الضعيفة لا ينفعهم وعظ ولا إرشاد، ولا يؤتّر فيهم نصح ولا توجيه، بل يحتاجون إلى التخويف والضرب والجَلد، وهذه هي الحكمة الشرعيّة من حدّ الحدود، فإنّ الله عَرَقِجَلَّ يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن، ولذلك فإن لرجال الشرطة دوراً هامّاً في محاربة الفساد، ومراقبة أهل الزيغ والفسوق والعِناد، ولكن قبل كل شيء، ينبغي أن يقوم على هذا الجهاز الحسّاس

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء الشريعة الإسلامية، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١٠٨.

من يُعرف بالفضل والديانة، والمروءة والأمانة، حتى يقوم بهذه المسؤوليّة خير قيام. ومن الأمور التي ينبغي أن يقوم بها رجال الشرطة في هذا الصدد - زيادة على ما يقومون به - ما يلى:

- استشعار خطر هذه الجريمة على الأمن، فانتشار الفواحش وانتهاك الأعراض من أعظم أسباب الفوضي وفقدان الأمن.
  - مراقبة التجمّعات المشبوهة، والحزم مع المجرمين.
- بذل الجهد في القضاء على الوسائل المعينة على هذه الجريمة، كالمخدّرات والمسكرات ونحوها.

فإذا قامت الشرطة بواجبها، وتمّ القبض على المجرمين الواقعين في هذه الفواحش، جاء بعدها دور المحاكم(١).

#### هـ- المؤسسة القضائيّة:

إن للقضاء دوراً كبيراً في القضاء على هذه الجريمة النكراء، وقطع دابرها، وذلك بإصدار الأحكام الصارمة، وإنزال العقوبات الرادعة، وإقامة حكم الله على مرتكبي هذه الجريمة؛ تأديباً لهم وردعاً لغيرهم، فالحزم مع المجرمين - زيادة على كونه تأديباً لهم وردعاً لغيرهم - حماية للمجتمع من الفواحش، ورحمة لمن وقعوا ضحيّة للمجرمين، بل هو رحمة للمجرمين أنفسهم من الفواحش، فبسبب ذلك يكفُّون عن جرمهم، ويرجعون عن غيّهم. وأما التساهل والتراخي وقلَّة الحزم، فإنه سيجرِّئ السفهاء والمجرمين، ولن يوقفهم عند حدّ معيَّن،

<sup>(</sup>١) قصة سيدنا لوط، ص ١٨٥.



وقد يقود بعض الناس إلى أن يأخذ حقّه بيده، فربّما قتل الجاني عليه، أو على ابنه أو قريبه، وربّما فعل بالجاني ما لا تُحمد عقباه (١٠).

إنّ تطبيق الأحكام القضائيّة الشرعيّة على الشاذّين، يحمي المجتمع من آفاتهم وفواحشهم، فمن المصالح المرتّبة على تطبيق العقوبات، حلول الأمن والأمان والطمأنينة والاستقرار في المجتمع، وفي عدم إقامتها أو التهاون بها، انتشار الجرائم والفواحش بين أفراد المجتمع، وواقع العالم المعاصر يشهد على ذلك(٢).

- قال ابن تيمية رَحْمَهُ اللهُ: "إنّ العقوبات الشرعيّة كلها أدوية نافعة يصلح الله بها مرض القلوب، وهي من رحمة الله بعباده ورأفته بهم الداخلة في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، فمن ترك هذه الرحمة النافعة لرأفة يجدها بالمريض فهو الذي أعان على عذابه وهلاكه"(٣). وقال الشيخ أبو زهرة رَحْمَهُ اللهُ: "الغاية من العقاب في الفقه الإسلامي، أمران:
  - أحدهما: حماية الفضيلة وحماية المجتمع من أن تتحكم به الرذيلة.
    - الثاني: المنفعة العامّة أو المصلحة"(٤).

ففي التزام المجتمعات الإسلاميّة بتطبيق عقوبة اللواط والسحاق في الشريعة الإسلامية، ضمان لحماية المجتمع من أضرار ومفاسد هذه الرذيلة (٥).

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشرعيّة للعقوبات في الإسلام، د. راوية أحمد، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي، ١٥/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) العقوبة، ص٧٧.

<sup>(</sup>٥) الزواج المثلي في ضوء الشريعة الإسلامية، ص١٠٦.



### و- وسائل الإعلام:

إنَّ الإعلام له دور كبير ومحوري في توجيه الناس والتأثير فيهم، فإذا ما وُضِع في أيدٍ أمينة، وحَكَمته سياسة بنّاءة هادفة، كان له أطيب الأثر في صلاح المجتمعات، وحمايتها من عوامل الفساد والانحراف، فينبغي على وسائل الإعلام أن تقوم بدورها في حماية المجتمعات من الانحراف والفساد، وذلك لتبنّي رؤية استراتيجيّة حضاريّة ثقافيّة تتصدّى للوسائل الإعلاميّة المضادّة، وتنشر لواء الفضيلة، وتعاليم القرآن الكريم، والنماذج الطاهرة بين الناس؛ بكل وسائل الإعلام الممكنة، ونشر الوعي الصحّي بخطر الفواحش، والعناية بمشكلات المجتمعات، والبحث في سبيل علاجها(۱).

وعلى الدولة أن تسعى للتصدي للقنوات الفضائيّة ووسائل الإعلام التي تنشر الشذوذ الجنسي والإباحيّة بين الناس، ويُطلَب من سلطة الدولة أن تضع خطّة حكوميّة محكمة لتحقيق تلك المقاصد، والتي من معالمها:

- تشجيع قيام وسائل إعلام هادفة وجاذبة كبدائل للبثّ التلفزيوني الفضائي المباشر، والحدّ من القنوات غير الأخلاقيّة.

- إنشاء وحدة مكافحة جرائم المعلوماتية بالأمن العام، لاستقبال بلاغات وشكاوى المتضرّرين من جرائم المعلوماتيّة وضبطها، بما فيها الجرائم غير الأخلاقيّة.

- وضع آليّة إلكترونيّة وهاتفيّة لتلقّي البلاغات المتعلّقة بالمحتوى والمواد غير الأخلاقيّة في وسائل الإعلام، والألعاب الإلكترونيّة، ووسائط التخزين، مع التعامل معها بشكل فورى من خلال التنسيق والتعاون بين الجهات ذات العلاقة.

<sup>(</sup>١) الفاحشة عمل قوم لوط، ص١٠٤.



- تزويد وزارة الثقافة والإعلام، وهيئة الاتصالات، وتقنية المعلومات بأرقام الاتصال بالقنوات الفضائية الإباحية غير الأخلاقية، من خلال آلية فنية وسريعة لحجبها ومنع الاتصال بها من داخل البلاد، بالإضافة إلى دراسة لتطوير آليّات وبرامج حاسوبيّة تسهم في التعرّف على أرقام الهواتف المعلّنة على تلك القنوات آليّاً لتسهيل رصدها(۱).

وعموماً، هناك دولٌ إسلامية وضعت خططاً مفصّلة لحماية مجتمعاتها من الشذوذ الجنسيّ يمكن الاستفادة منها، كالتي قامت بها المملكة العربيّة السعوديّة في عهد الملك عبد الله بن عبد العزيز رَحَمُ اللهُ، فقد ورد في الخطّة الحكوميّة للمملكة في مكافحة الإباحيّة تسع وعشرون خطوة لتقنين المحتوى الأخلاقي لتقنيّة المعلومات في المملكة العربيّة السعوديّة، ومكافحة الإباحيّة على شبكة الإنترنت، والقنوات الفضائيّة، خلص إليها فريق عمل حكومي، دعا خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله رَحَمُ اللهُ لتشكيله، ويضمّ في عضويّته خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله رَحَمُ اللهُ لتشكيله، ويضمّ في عضويّته متقدّمة يمكن الاستفادة منها للدول الإسلاميّة، والدول التي تقف موقفاً مناهضاً للشذوذ الجنسيّ.

إن سلطان الدولة يمكن أن يقوم بعمل عظيم من خلال توجيه مؤسسات الدولة، ونشر وعي شعبي أصيل، وإعداد إنسان يعتز بهويّته، وحضارته، وثقافته، وأعرافه، وقيمه، ودينه، ويكون ذلك من خلال:

- تكثيف حِلَق القرآن في المجتمع، ونشر تعاليمه.

<sup>(</sup>١) الزواج المثلى في ضوء الشريعة الإسلامية، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١١١.

- العناية بالشياب.
- الاهتمام بالدور الإصلاحيّ والتربويّ في السجون.
  - تقوية الإدارة العامّة لمكافحة المخدرات.
    - رعاية المطلّقات وزوجات المساجين.
  - الأخذ بأيدي المساجين بعد الإفراج عنهم.
- إنشاء مراكز صحيّة ومستشفيات لمعالجة هذه الأمراض.
  - دور أئمة المساجد في التوعية والخطباء.
  - نشر المكتبات الثقافيّة النافعة في المدن والأرياف.
- الارتقاء بالمستوى الثقافيّ، والحضاريّ، والدينيّ للأندية الرياضيّة.
  - الاهتمام بدور الرعاية الاجتماعيّة...إلخ.(١)

### ١١ - تكاثف الدول الإسلاميّة مع الشعوب والدول:

على الدول الإسلاميّة أن تشكّل جبهة مناهضة مع الشعوب والدول الرافضة لطمس الفطرة الإنسانيّة والقوانين المشرعنة للشذوذ الجنسيّ، وعدم التوقيع على القرارات الصادرة عن الأمم المتّحدة التي تنصّ على شرعنة الشذوذ الجنسيّ، أو إلغاء تجريم المثليّة، لمناقضتها الصريحة لتعاليم الشريعة الإسلاميّة والفطرة الإنسانيّة. وهذا العمل يعطى مجالاً واسعاً لتفعيل سنّة التدافع بين الثقافات والحضارات، والخير والشرّ، والفطرة السليمة والمنحرفة، وثبوت الخير وذهاب الزبّد، والقرب من الله وشرعه، والابتعاد عن غضبه وسخطه.

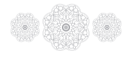
<sup>(</sup>۱) الفاحشة عمل قوم لوط، ص٨٦-١٠٦.



وهذه قيم ومبادئ عامّة للتصدّي لهذه الجريمة، والعمل على الوقاية منها، وعلاج من وقع فيها.

إِنَّ تكاثف جهود الأفراد مع المجتمعات والدول، هو كفيل بإضعاف هذه الفاحشة التي يعمل إبليس وأتباعه على نشرها بين الناس. وقد قال تعالى: ﴿إِن جَنَا اللهُ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنَكُمُ سَيِّاتِكُمْ وَنُدُخِلْكُم مُّدُخَلَا كَتَا النَّا اللهُ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنَكُمُ سَيِّاتِكُمْ وَنُدُخِلْكُم مُّدُخَلَا كَا النساء: ٣١]. وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَإِنِي لَغَفَّالُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ أَهُ تَدَىٰ ﴾ [طه: ٨٢].

(سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك).





### الخلاصة والنتائج

القرآن الكريم كتاب الله الـمُحكم، أنزله الله تعالى على نبيّه محمّد صَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ ليكون خاتم الكتب السّماويّة، ودستوراً، ومنهاجاً لأتباع الدِّين الَّذي اِرتضاه الله للعالمين، وهو روح الوجود الإسلامي، جعله الله هدى للعالمين من الإنس والحن، وهو معجزة دائمة مستمرّة من معجزات خاتم أنبيائه، غير أنَّ إعجاز هذا الكتاب العظيم لم يقتصر على الجانب البلاغيّ والبيانيّ، إنما فيه وجوه إعجاز أخرى لا تنتهي.

وإن من وجوه إعجاز القرآن العظيم الإخبار عن الأمم السّابقة والإنباء بقصص الأنبياء والمرسلين السّابقين، وقد عرض ذلك كُلّه بأساليب متنوِّعة، كان منها أسلوب القصّة القرآنيّة. وإن كل شيءٍ فيها لحكمة، وقد قص الله تعالى علينا في كتابه أحسن القصص، في قوله سبحانه: ﴿ غَنْ نُقُضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ﴾ [يوسف: ٣].

ومن هنا تأتي أهميّة دراسة القَصَص القرآنيّ، فمثل هذه الدّراسات مجال لبيان وجوه الإعجاز في القرآن الكريم، ومنها الإعجاز الإنبائيّ التّاريخيّ، كما أنّها مجال لاستنباط العديد من الأحكام، والإرشادات، والاستفادة منها في واقعنا المعاصر. فالقصص القرآني فيه تحريك للمشاعر في القلوب، وإثارة الوجدان، ودلائل على حقيقة الرسالة الرّبانيّة، وإثبات حقيقة الوحي ووحدته، فالدّين كلُّه



خرج من مشكاة واحدة، وبعث الله أولي العزم من الرُّسل والنَّبيِّين لتبليغ رسالة الإسلام من أبينا آدم حتى خاتم الأنبياء والمرسلين محمَّد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ عَ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَلِهِ دَةً وَأَنَّا رَبُّكُمُ فَاتَقُونِ ﴾ [المؤمنون: ٥٢].

كانت تلك من دوافع تأليف هذا الكتاب الذي تناول قصّة نبيّ الله لوط عَلَيْهِ السّه لوط عَلَيْهِ السّه لوط عَلَيْهِ السّكرة الّتي وردت في سُور عدّة من القرآن الكريم، فربطت بين حلقات القصّة في هذه السُّور، وبيَّنت وجوه الاختلاف في عرضها من إجمالٍ أو تفصيل، وحاولت في بعض المواضع، بيان بعض وجوه البلاغة والبيان ودلالات الألفاظ، كما أشرت إلى بعض الإرشادات والأحكام الّتي يمكن استنباطها من القصّة.

ويمكن تلخيص النّتائج الّتي وصلت إليها في كتاب "لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ ودعوته في مواجهة الفساد والشذوذ الجنسي وعقاب الله للظالمين"، فيما يأتي:

١. أول عقيدة عُرفت في الأرض عقيدة الإسلام القائم على توحيد الله عَزَّقَ عَلَ،
 وإفراد العبودية له وحده لا شريك له.

٢. إنَّ الإسلام هو دين الأنبياء والمرسلين جميعاً، فمنذ أن أهبط آدم عَلَيْوَالسَّلامُ،
 ودينه الإسلام، ودعوته إلى الإسلام الذي هو الاستسلام لله عَنَّوَجَلَّ، وتوحيده،
 وعبادته وحده لا شريك له.

٣. الإسلام يتضمن الاستسلام لله وحده، فمن استسلم له ولغيره كان مشركاً، ومن لم يستسلم له كان مستكبراً عن عبادته، والمشرك به والمستكبر عن عبادته كافر، والاستسلام له وحده يتضمن عبادته وحده، وطاعته وحده، فهذا دين الإسلام الذي لا يقبل الله غيره.



٤. ورد ذكرُ لوط عَلَيْوالسَّلامُ في القرآن الكريم تسعًا وعشرين مرة في أربع عشرة سورة، وجاء ذكره في تلك السور في ثلاث حالات؛ الحالة الأولى: ذِكرُ بعض التفاصيل لقصته مع قومه، وذلك من خلال بيان انحرافهم، وشذوذهم، ودعوة لوط عَلَيْوالسَّلامُ، ثم إيقاع العقاب والعذاب عليهم. الحالة الثانية: ذِكرُ بعض الإشارات السريعة عن قصته. الحالة الثالثة: ذِكر اسم لوط عَلَيْوالسَّلامُ ضمنَ أسماء بعض الأنبياء عَلَيْهِ السَّلامُ.

٥. إختلف علماء اللغة في أصل اسم لوط واشتقاقه، وهو اسم أعجمي، والأسماء الأعجمية لا تنشق. وأمّا كلمة (لاط) فلها اشتقاقٌ ومعانٍ في اللغة مختلفة، ولكن كلمة (لوط) هي عَلم لهذا الرسول الكريم عَلَيْوَالسَّلَامُ، وليست داخلة في اشتقاقات هذه المادة، كما هو الصحيح.

٦. إتفقت الروايات أنَّ لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، هو من بيت إبراهيم، لكنهم اختلفوا أهو من ولده أو من ولد أخيه، والصحيح أنَّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ عمُّه، ولوطاً ابن أخيه هاران.

٧. وُلد لوط عَلَيْوالسَّكَمُ في أرض الكلدانيين بالعراق، في منطقته بابل. ونشأ عَلَيُوالسَّكَمُ في بيئة تعبد الأصنام، ومتوسطة الحال، وكان متأثراً بدعوة عمّه إبراهيم كثيراً، إذ لم يعبأ بما عليه جدُّه ووالده، بل المجتمع بأكمله، ورأى في عمّه قدوة حسنة وسار على نهجه، وتربى على يديه، واستفاد من علمه، وآمن بدعوته، ولم يتزعزع في ذلك.

٨. يتألف مجتمع لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ في بلاد ما بين النهرين من ثلاث طبقات: الطبقة الأولى: طبقة الأحرار. والطبقة الثانية: الطبقة الوسطى، وتسمى (المسكينيوم)، وتتكون من أبناء الطبقة المتوسطة الذين يؤلفون الكتائب العسكرية، ويكونون



مزوَّدين بالأسلحة، وذلك للعمل في المعسكرات. والطبقة الثالثة: طبقة الأرقَّاء والعبيد؛ تتكوَّن هذه الطبقة من أسرى الحروب والسبي ومن يُباعون في أسواق العبيد.

9. آمن لوط عَلَيْوالسَّلَامُ بنبوّة إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ، بعد أن رأى معجزة النار التي لم تحرق خليل الله إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ، فتيقّن أنه نبي مرسل من الله سبحانه، وأن الذي حصل لم يكن حدثاً عابراً، وإنما كانت معجزة صنعتها يد الخالق العظيم.

10. هناك فرق بين (النّبيّ) و(الرّسول)؛ فالنّبيّ جاء لتقرير شريعة مَن كان قبله، وأمّا الرّسول فهو من جاء بشريعة جديدة، اختصّ بها، ويترتّب على هذا أنّ كلّ رسول نبيّ، وليس كلّ نبيّ رسولاً.

11. (الرّسالة) ضروريّة للعباد، ولا بدّ لهم منها، وحاجتهم إليها فوق حاجتهم إلى أيِّ شيء آخر، فالإنسان محتاج إلى الرّسالة لإصلاح أحواله في معاشه ومعاده، فلا صلاح في آخرته إلا باتباع الرّسالة، ومن ثَمَّ هو مضطرّ إلى الشَّرع، ولهذه الضّرورة جاء الرُّسُلُ لإصلاح النّفوس وتزكيتها وتطهيرها، وتحذيرها من المعصية، ودلالة الخلق على الطّريق القَويم، وإرشادهم إلى المنهج الصّحيح، وتوجيههم إلى المكارم ومحاسن الأخلاق، وتنفيرهم من المساوئ والشُّرور.

11. الأنبياء عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ من بني آدم، ولهم خصائص البشر وصفاتهم، ويُصيبهم ما يُصيب البشر من السَّهو والنسيان، والنّوم واليقظة، والرِّضا والغضب، والحزن والفرح، وتناوُلِ الطّعام والشّراب، والمشي بين النّاسِ في الأسواق، والتّعرُّضِ للابتِلاءات والمكاره، ويتزو جون، ويكون لهم ذرِّيَّة وأو لادو آباء وأمَّهات وأقارب وعشيرة، وهم في ذلك كُلّه لا يخرجون عن صفتهم البشريّة، ولكن الله عَنَّهَ وَالعَمْ البشريّة، ولكن الله عَنَّهَ الحتارهم من بين عباده، وأنعم عليهم باصطفائهم لتبليغ الرِّسالات، وخصّهم اختارهم من بين عباده، وأنعم عليهم باصطفائهم لتبليغ الرِّسالات، وخصّهم



ببعض الخصائص، والحِكمة البالغة في كون الأنبياء من البشر هي أن يكونوا قدوة، وتكون أحوالهم مَحَلًا للتّأسّي، ومن هذه الخصائص: اِصطفاؤهم بالوحي والرسالة، وأنهم تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم، وأنهم يخيرون عند الموت، ويُقبر النبي حيث يموت، ولا تأكل الأرض أجسادهم، وهم أحياء في قبورهم، ولا يورَثون بعد موتهم.

17. لا تدرك عقول البشر الكثير من الغائبات، فهم بحاجة لمن يُعلّمهم ذلك، مثل معرفة أسماء الله جَلَوَعَلا، وصفاته، ومعرفة الملائكة، والجن والشياطين، ومعرفة ما أعدّ الله للطائعين في دار رضوانه وكرامته، وما أعدّ للعاصين في دار سخطه وإهانته، ولذلك فإن حاجتهم إلى من يعلمهم هذه الحقائق، ويُطلعهم على هذه المغيبات ضرورة.

14. جاء الرّسل عَلَيْهِمَّالسَّلَامُ لإصلاح النفوس، وتزكيتها، وتطهيرها، وتحذيرها من المعصية، فهم بعثوا لدلالة الخلق على الطريق المستقيم، وإرشادهم إلى المنهج القويم وتوجيههم نحو الأخلاق الحميدة، وتنفيرهم من المساوئ والأخلاق الذَميمة.

10. كَلّفَ الله عَنَّهَ عَلَ الأنبياء والمرسلين عَلَيْهِ والسَّلام؛ لتحقيق غايات عظمى، ووظائف كبرى، وأهداف سامية، ومنها: دعوة الناس إلى عبادة الله وحده، وترك عبادة ما سواه، وتبليغ الشريعة الربانية إلى الناس، وتبيين ما أُنزل من الدين، وتبشير وتحذير العباد، وإقامة شرع الله بين العباد وتطبيقه.

17. إنَّ دراسة حياة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام) من خلال القصص القرآني، تُعرَّف البشر على سنن الله عَرَقِجَلَّ في التغيير والتبديل والاختبار، وتُعرَّف على سنته سبحانه في الدفع والمدافعة والاصطفاء، كما أنَّها تكشف للدعاة إلى الله



عَرَّفَجَلَّ ذلك الصراع الطويل المستمر بين الحق والباطل، وبأنَّ العاقبة في نهاية الأمر للحق وأهله.

10. دعا لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ قومه للإيمان بالله وحده، ونهاهم عن الكفر والشرك، ودعاهم إلى الخير والمعروف، ونهاهم عن الفحشاء والمنكر، وقام بواجبه خير قيام، وأدّى رسالته كما ينبغي، وكان مستوعباً لدعوة عمه رسول الله إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ في الدعوة، هو الذي سار عليه لوط عَيْهِ السَّلَمُ في الدعوة، هو الذي سار عليه لوط عَيْهِ السَّلَمُ.

10. جاءت قصة لوط عَينوالسّالَمُ في سورة هود متداخلة مع قصة إبراهيم عَليهالسّالَمُ، وقد اِحتفى القرآن الكريم بإبراهيم عَليهالسّالَمُ في طفولته، وشبابه، ورجولته، وكذلك يستمرّ الاحتفاء به في مرحلة شيخوخته في موطنه الجديد، وما أسبغ الله تعالى عليه من المال والإنعام، والمنزلة العالية عند الله تعالى، حيث تمرّ به ملائكة الربّ سبحانه مُبشرة مُخبرة، كما أنها أخبرته بالعذاب على قوم لوط الذين أسرفوا وأجرموا وطغوا واعتدوا على حدود الله تعالى.

١٩. القصص القرآني حقٌّ مطلق نقي، لا يجوز خلطه بخرافات بني إسرائيل، وتلفيقاتهم، وافتراءاتهم على الأنبياء؛ من إسقاطات صفات بني إسرائيل على الأنبياء، حاشاهم.

• ٢٠. قصَّرت أمة الإسلام في تبليغ رسالات الله للعالمين، وتخلفت عن الركب المحضاري والشهود الإنساني، بسبب جمودها الفكري، وتخلفها الاجتماعي، وإنحرافها الاقتصادي وضُعفها القيمي، واستبدادها السياسي، وجهلها العلمي، وغيابها الإعلامي والدعائي الدعوي والثقافي والتوعوي الدولي والعالمي، ولذلك قصَّرت في دينها، ورسالتها في الحياة حتى تبعت حضارة إبليس التي



تقود البشرية إلى الجريمة، والشذوذ، والبؤس، والشقاء، وتشويه الفطرة، وتدمير القيم والمعانى الإنسانية والأخلاقية.

11. الإنسانية في أشد الحاجة لتعاليم القرآن الكريم، ومعرفة ماضي الشعوب والحضارات من خلال قصص الأنبياء والمرسلين التي ذُكرت في القرآن الكريم، لتلتمس الطريق الصحيح في إنجازاتها العقدية والروحية الأخلاقية والاقتصادية والنفسية والاجتماعية، وهذه رسالة أمّة الإسلام لكي تستأنف دورها على مستوى العالم، وتنهى عن المنكر على مستوى عالمي، وتُقدّم لهم النّجاة على مستوى البشرية.

77. إن من سنن الله في خلقه، استئصال المجتمعات التي يسود فيها الفساد، ويستفحل فيها الداء، ولا يمكن إصلاحه، فقد أهلك الله تعالى الأمم الضالة عن سير الأنبياء والمرسلين، وكل أمة بنوع من أنواع العذاب، وأما قوم لوط، فقد أهلكهم بأنواع من العذاب، يكفي كل واحد لإهلاكهم، واستئصالهم.

77. تحدثت سورة العنكبوت عن قصة إبراهيم عَلَيْ السَّلَمُ، ودعوته لقومه إلى توحيد الله وتقواه، وإفراده بالعبادة وشكره، وإقناعهم بالبعث والحساب والآخرة، وما تعرَّض له من البلاء والامتحان، ونجاته من النار، وإيمان لوط به، وهجرة لوط مع إبراهيم عَلَيْ السَّلَمُ، وتركهم لبلاد العراق في الله، ولله، ومن ثم الانتقال إلى بلاد الشام، والدّعوة فيها لله ربِّ العالمين، وموقف لوط عَلَيْ السَّلَمُ من الانحرافات العظيمة الّتي وقع فيها القوم المجرمون المسرفون والمفسدون.

٢٤. لم يأتِ بعد إبر اهيم عَلَيْهِ السَّلامُ نبيٌّ إلا من ذريّته، ولا نزل كتاب إلا على ذريته حتى خُتموا بابنه الأعظم محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وعليهم أجمعين، وهذا من أعظم



المناقب والمفاخر، أن تكون مواد الهداية، والرّحمة والسعادة والفلاح والفوز في ذريته، وعلى أيديهم اهتدى المهتدون، وآمن المؤمنون، وصلح الصالحون.

٥٢. لم يكن لقوم نوح، وقوم إبراهيم، وقوم لوط (على أنبياء الله الصلاة والسلام)، اسم معروف، فذكر أنبياءهم أولاً، أمَّا عاد وثمود ومدين فأسماء لأناس معروفين، ولهم قرى معروفة، فالأصل أنَّ القوم هم المقصودون بالرسالة والهداية، لذلك يُذكرون أولاً، فهم الأصل في الرسالة، أمَّا الرسول فليست الرسالة وظيفة يجعلها الله للواحد من الناس.

77. شاع بين قوم لوط الشذوذ والفاحشة، وذكر القرآن الكريم أنّه يقع لأوّل مرّة في تاريخ الإنسانيّة، ومن خطاب لوط عَلَيْهِ السّكرمُ كما أظهره البيان القرآني، يظهر أنَّ الفساد قد استشرى فيهم بكلّ ألوانه، فهم يأتون الفاحشة التي لم يسبقهم بها أحد من العالمين، وهي سلوك شاذ وقذر، وهو يدل على انحراف الفِطرة، وفسادها من أعماقها.

٧٧. إنّ مفسدي الأرض اليوم يتّجهون إلى إشاعة اللواط والسحاق عبر وسائل الإعلام، فقد انتهى هؤلاء إلى التحايل لفرضهما على الساحة الفكرية، بإثارة الموضوع، والكلام فيه بين أخذ وردّ، مرةً من معرض الاستنكار، وأخرى في معرض الدراسة، وثالثة في معرض الاطلاع، وقد انتقلوا اليوم إلى إبراز بيوت الدّعارة على أنّها من المفرزات الصحيّة للحريَّة، وباتت أخبار متزعّمي هذه الضلالات وصورهم تتصدّرُ وسائل الإعلام، ويُقدَّمون على أنهم نجوم يُصفِّق لهم المعجبون، ويتأثَّر بهم المراهقون.

٢٨. إنَّ انتشار اللواط (المثلية الجنسية اليوم) بدون الوقوف ضده، وبيان مخاطره، وتبعاته من خلال التاريخ الإنساني، وسنة الله في المفسدين؛ ينذر



بقدوم كارثة لا يُمكننا تصوّرها، إذا لم نقم بواجب النصح، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر على المستوى العالمي، والشهود الحضاري.

٢٩. إنَّ الفاحشة التي ابتدعها قوم لوط من أكبر الفواحش، وأشنعها، فهي انتكاسة خطيرة عن الطبيعة البشريَّة، تنتج عنها آثار سيئة لا تقتصر على مرتكبها فحسب، بل تتعدَّى إلى المجتمع الذي تُرتكب فيه الفاحشة.

٣٠. وصف لوط عَيْمِ السَّهُ قومه بأنهم "مجرمون"؛ لأنهم كانوا يشركون بالله، ويفعلون الفاحشة الشاذة، كانوا يأتون ﴿ اللهُ كُرانَ مِنَ الْعَكَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]، لم يسبقهم بها أحد من الناس، ويأتونهم في ناديهم، ويتعاطونه جهاراً نهاراً،، ولم يطيعوا نبيهم عَيْمِ السَّكُمُ، فهم مجرمون من ثلاثة أوجه: أعظمها الشرك بالله وتكذيب الأنبياء، وإتيان الفاحشة، والعدوان والبغي، حيث دلّ السّياق على أنهم كانوا يتعرّضون لمن لا يوافقهم، ويعتدون عليه، ويُكرهونه على فعل الفاحشة، وقد همّوا بأضياف نبيهم دون حياء ظانين أنهم من البشر.

٣١. أسرف قوم لوط عَلَيْوالسَّكُمُ على أنفسهم، ووقعوا في جريمة الإتيان للذكران، وتصريف الشهوة الجنسية بوسيلة شيطانية، ولما كان هذا الفعل زنا يستحق الرجم، رجمهم الله تعالى ليس بحجارة من الأرض، وإنما بحجارة من السماء، تنزل على كل واحد منهم باسمه، تخصه دون غيره، بحيث لم تُبقِ منهم أحداً، وأبادتهم عن بكرة أبيهم.

٣٢. جاءت قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الأعراف بعد ذكر الآيات التي حدِّ ثتنا عن آدم ونوح وهود وصالح عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ، وهي سلسلة مباركة من تاريخ الأنبياء والمرسلين تحدثت فيها عن أمم وحضارات كبيرة حتى وصلت إلى الحضارة



الإنسانية في عهد إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ، إذ انتشرت المجتمعات البشرية، وتكاثرت، وبرزت فيها حضارات مختلفة.

٣٣. إنَّ الإسراف عامل من أقوى عوامل التّفتت الاجتماعي، لأنَّ الانغماس في مراتع الشهوات المحرّمة، وإشباع الغرائز الجامحة، يميت الشعور بالنخوة، ويقتل الإحساس بالغيرة، وعزة النفس، ويجعل الرذائل من مألوفات الحياة في المجتمع الذي يقوده المسرفون، إذ يجعل هؤلاء الرذائل مَيداناً للتّنافس الفاجر، فلا يبقى أحد يرفع رأسه إنكاراً لها، بل يجد المجتمع في كبرائه المترفين المسرفين من ينكر على من ينكر الرذائل، وتصبح الفضائل الخلقيّة، والقيم الروحيّة غرائب في نظر هذا المجتمع المنحل المتحلل.

٣٤. نجح دعاة الفساد في منع الناس من الدخول في دعوة لوط عَلَيْوالسَّلَامُ، فلم يجد من يستجيب له خارج حدود بيته، بل امتدت المعصية إلى بيته في امرأته بكفرها.

٣٥. وصف الله عَرَّقِهَلَ قوم لوط بالمجرمين، وقد ذكر الله عَرَقِهَلَ صفات أولئك المجرمين، ومنها: نصرة الباطل، والدعوة إليه بشتّى الوسائل، والكفر بالله تعالى، والشرك به، وتكذيب رسله، وعدم التصديق بالمعاد، والثواب والعقاب، وارتكاب الفاحشة، واستحلال ما حرم الله عَرَقِهَلَ، واكتساب الذنوب، واقتراف السيئات دون خوف أو رادع.

٣٦. ذكر الله تعالى في سورة الأنبياء لوطاً من ضمن الأنبياء الذين ذكروا فيها، فذُكر عند هجرته مع إبراهيم وما من الله على أبي الأنبياء من الذرية الصالحة المتمثلة بإسحاق ويعقوب عَلَيْهِمَالسَّلَامُ، وتحدثت الآيات عن فضل الله على لوط



عَلَيْهِ أَلسَّكُم ، وما امتن به عليه من الحكم والعلم ونجاته من القرية التي كانت تعمل الخبائث، ودخوله في رحمة الله، ووصفه بالصالحين.

٣٧. إنَّ من آثار الشرك المدمرة، والكفر الضار بالإنسان؛ الوقوع في الخبائث، والكبائر والفواحش، والذنوب.

٣٨. يبدأ لوط عَلَيْوالسَّلامُ في سورة الشعراء مع قومه بما بدأ به نوح وهود وصالح؛ يستنكر استهتارهم، ويحرك في قلوبهم وازع التقوى، ويدعوهم إلى الإيمان وطاعة الله، ويُطمئنهم إلى أنه لن يفجعهم بشيء من أموالهم مقابل الهدى، ثم يواجههم باستنكار خطيئتهم الشاذة التي عرفوا بها في التاريخ.

٣٩. الرسالة الإلهية في أصلها واحدة، وهي دعوة إلى توحيد الله، وإخلاص العبودية له، فمن كذّب بها، فقد كذّب بالمرسلين أجمعين، فهذه دعوتهم أجمعين.

- 2. يؤكد القرآن الكريم دعوة التوحيد، ويُقرّرها في مواضع كثيرة، وبصيغ متعددة، لأنها كليّة من كليّات العقيدة الإسلامية، تحتضن بها الدعوات جميعاً، وتُقسم بها البشرية كلها إلى صفين: صف الموحدين المؤمنين، وصف الضالين الكافرين، عبر العصور.



- 27. تقوى الله من أكثر الأمور التي وجه القرآن لها العناية، وحمل النفوس على الاهتمام بها، وأصل التقوى من الوقاية، وللتقوى مراحل؛ أولها: اجتناب الشّرك، والمرحلة الثالثة: تكتمل بها التقوى، وهي الابتعاد عن الصغائر.
- 27. دعا لوط عَلَيْوالسَّلَامُ قومه، وأمرهم بتقوى الله تعالى، وأخبرهم بأنَّ الله تعالى بعثه رسولاً إليهم، وأنّه أمين على تبليغ الرسالة، أرشدهم إلى الخير والفضيلة، وأنكر عليهم أبرز رذائلهم، وأسوأ أعمالهم، بفعلهم الشنيع، وعملهم الخبيث.
- 23. تفرّد قوم لوط بعملٍ لم يسبقهم إليه أحد من العالمين (إتيان الذكور)، وهي جريمة لم تحدث من قبل؛ لأنها فعلة مستقذرة، ومسألة فظيعة للغاية. وهم بذلك العمل جنوا جنايتين؛ الأولى: إفسادهم للذكران، والقضاء على شهامتهم، وكسر ما فيهم من إباء وشِيم. والثانية: تعطيلهم النساء من التمتع بهنَّ، وقد خُلقن لذلك. ويتبع ذلك: تعريضهن للزّنا، والقضاء على النّسل، وذلك مضاد لنظام الحياة، وهدم لكيان المجتمع.
- 20. إنَّ قوم لوط عَلَيْوالسَّلَامُ عجزوا عن الدفاع عن باطلهم أمام البراهين والحجج التي أقامها عليهم لوط عَلَيْوالسَّلَامُ، وأفلست عقولهم حتى عن التفكير في الحصول على شبهة يتمسكون بها للثبات على باطلهم، فاضمحلَّ باطلهم أمام سطوع الحقِّ، وتضاءلت جهودهم أمام ثبات لوط عَلَيْوالسَّلَامُ.
- 23. تحدّثت سورة النمل عن قصة موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، ثم أشارت إلى نعمة الله على داود وسليمان عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ، ثم قصة سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ مع النملة، ومع الهدهد، ومع ملكة سبأ، وقومها، ثم تحدّثت عن قصة صالح عَلَيْهِ السَّلَامُ مع قومه ثمود، وتَآمر المفسدين على الحق، وخُتمت بقصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ مع قومه، المعرضين عن الحق، المخالفين للفطرة.



24. جاءت لمحة سريعة عن قصّة لوط عَلَيْوالسَّلام أهم في سورة الصّافّات، تُحدثنا عن إكرام الله لأنبيائه (عليهم الصّلاة والسّلام)، فهم في مصافّ المكرمين، بل هم المكرمون، وهذا ما اقتصرت عليه السّورة من الحديث عن لوط عَلَيْوالسَّلام فهي لا تحدثنا عمّا جرى بينه وبين قومه، ولكنّها تكتفي بالحديث عمّا خصّه الله به، وما أصيب قومه به، ثمّ تذكّر العرب الّذين يمرون بديارهم صباح مساء، وتنعي عليهم عدم تذكّرهم، وتعنقهم؛ لأنهم لا يستعملون عقولهم فيما هو خير لهم.

26. وجّه القرآن الكريم النّاس إلى الاعتبار بقوم لوط الّذين أُمطِروا مطر السّوء، وكانوا من العتاة الغِلاظ الّذين لا يلين لهم قلب، ولا يرقّ لهم طبع، فوجّه القرآن الكريم النّاس إلى الاعتبار بمصيرهم وذلك لأمور: أنّ لهم آثاراً خالدة إلى يوم الدّين لا تندثر على مرّ الأيّام وكرّ اللّيالي، وأنّ الآثار الباقية متاحة لكل ناظر وعاقل، وأنّ في تلك الآثار بيّنات، وهي من موطن العبرة.

24. جاءت قصّة لوط عَلَيْ السَّلَامُ في سورة القمر مختصرة، بعد ذِكر قصّة قوم نوح وعاد وثمود. وموضوع هذه السّورة كسائر السّور المكّية لتقرير أصول العقيدة الإسلاميّة، كما أنّها أنذرت كفّار مكّة بعذاب مشابه لعذاب الأمم السّابقة الّتي تمّ ذكرها في السّورة، جزاءً على تكذيبهم الرّسل، وأفردت كلّ قصة عن الأخرى وعقبتها بعبارة مخيفة تدعو للعجب وهي: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ١٦].

• ٥. كانت قصة لوط عَيَاالسَّكمُ وقومه في سورة القمر القصّة الرّابعة، والتي بينت عاقبة تكذيب الرّسل، وارتكاب الفواحش، وبيان العقاب الشّديد، وهو التّدمير والإهلاك ليعتبر كل النّاس، ويعلموا أنّه ما من هلاك إلّا بعد إنذار بالعذاب على لسان رسول من رسل الله، ثم تكذيبه.



٥٠. وقع العذاب على قوم لوط جاء على مرحلتين؛ المرحلة الأولى: إنّ الله طمس أعينهم فأعماهم وكان هذا في الليل، عندما راودوا لوطاً عن ضيوفه الملائكة، فأمرته الملائكة أن يسير مع أهله المؤمنين وقت السحر، وطمسوا أعين القوم الشّاذين المتجمّعين على باب منزل لوط عَيْدِالسَّكَمْ، فأصيبوا بالعمى، فعادوا لا يرون شيئاً، ولا يلوون على شيء. المرحلة الثانية: إيقاع الدّمار بهم، وكان هذا عند صباح في اليوم التالي: ﴿وَلَقَدُ صَبَّحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرٌ ﴾ [القمر: ٣٨].

٥٢. جعل الله للأنبياء عَلَيْهِ مَالسَّلامُ صفات خاصّة من أجل ألّا ينفر النّاس عنهم، وعن دعوتهم، ومن ذلك: الخلوُّ من الأمراض المعدية، والعصمة من الكذب والخيانة، وصيانة العرض، من أجل ألّا يجد النّاس سُبّة عليهم.

٥٣. كانت خيانة زوجة لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ له، أنّها كانت تُعلِم قوم لوط عندما يأتيه الضِّيفان، وكانت ضالة، ومنحازة لقومها الكَفَرة، ولم تكن خيانتها بارتكاب الفاحشة، فما بَغَت امرأة نبيّ قط.

30. جاء عذاب قوم لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ بما يتناسب مع جرائمهم، وشذوذهم، والجزاء من جنس العمل، فلقد ترك أولئك الشّاذّون النّساء إلى الرّجال، وقَضَوا شهواتهم عند أمثالهم من نفس الجنس، وبذلك قلبوا الحقائق والقيم، وقلبوا الفطرة والمنطق.

٥٥. أشار الله تعالى إلى قصص الأنبياء عَلَيْهِ وَللسَّلامُ في بعض، وبسطها في آيات أخر، ليُحذّر المخاطبين من استمرارهم على تكذيب رسولهم، فيصيبهم ما أصاب هؤلاء الأمم الذين كانوا قريباً منهم، ويعرفون قصصهم بما استفاض واشتهر عنهم، ومنهم من يرون آثارهم عياناً، كقوم صالح في الحِجْر، وكالقرية التي أمطرت مطر السَّوء بحجارة من سجيل.



٥٦. أشارت سورة (التوبة) و(النجم) و(الحاقة) إلى قوم لوط دون ذكر اسمهم واتفقت في المسمّى ب(المؤتفكات) في سورتي (التوبة) و(الحاقة) بصيغة الجمع وب(المؤتفكة) في سورة (النّجم) بالإفراد، لأنّ كل ما كان وصفاً لجمع المؤنّث يجوز أن يأتي بصيغة المفرد وبصيغة الجمع.

٥٧. في حديث القرآن الكريم عن الأمم الهالكة هو إبرازٌ لجانب ذِكر الأسباب التي أدّت إلى هلاكهم، فما من أمّة من هذه الأمم إلّا ذكر الله تعالى أسباب هلاكها، فذكر أسباب هلاك قوم لوط، ومنها: الشرك، والظلم، والإجرام، وتكذيب الرسول، والفسق، والإفساد، وإيذاء لوط، وكفرهم نعم الله عليهم، والمجاهرة بالذنوب، والغفلة عن أسباب الهلاك.

٥٨. وقع قوم لوط في الإفساد في الأرض، وتحكّمت فيهم هذه الصّفة، فأفسدوا في المعتقد والسّلوك، والأخلاق، وفي المجتمع، وبسبب المفاسد العظيمة الّتي ارتكبوها مضت فيهم سنّة الله في إهلاك الفاسدين.

٥٩. أهلك الله قوم لوط بأنواع من العذاب، وهي: المطر، والحجارة المسومة من سجيل منضود، والصيحة، وقلْب قراهم بأن جعل عاليها سافلها، والحاصب.

٦٠. تحققت سنة الخُسران في قوم لوط عَلَيْوالسَّلَمْ، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ
 بِاَينتِ اللهِ أُوْلَنَيْكِ هُمُ الْخَسِرُونِ ﴾ [الزمر: ٣٣]؛ ومن سنة الله أنّ الكافرين لا يُفلحون، وأنّهم خاسرون، وهي سنة نافذة لا تتخلّف.

71. من أسباب هلاك قوم لوط، ومُضيّ سنّة الله فيهم، غفلتهم عن أسباب الهلاك، فلم ينتبهوا إلى خطورتها، بل مارسوها على مستوى الأفراد والمجتمع، وإنّ القرآن الكريم في قصة لوط عَلَيْهِ السَّكَمُ وجّه الأنظار إلى الاعتبار بأحوالهم،



وهي مليئة بالدّروس، والعبر والفوائد والسّنن، وقوانين الله في حركة الشّعوب، وعوامل زوال الحضارات.

77. إنّ من أسباب نجاة لوط عَلَيْوالسَّلَامُ وأهله، إيمانهم بالله عَرَّيَجلَّ وتقواه، وطاعته، وتحقيق توحيده، وإفراده بالعبادة، ومحاربة الشّرك بأنواعه، والسّير على نهج شرع الله وهدايته سُبْحانَهُ وَتَعَالَى، والتجائه إليه بالدعاء، قال تعالى: ﴿رَبِّ نَجِينِ وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩].

٦٣. من صفات لوط عَلَيْهِ السَّكَامُ التي ذكرها الله عَرَقِجَلَّ في كتابه: أنه مؤمن مهاجر في سبيل الله، وأنه رسول أمين، ومخلص طاهر، ومتوكل، وكريم، وأمّار بالمعروف نهّاء عن المنكر.

37. كانت طهارة لوط عَيناً السّكامُ وآل بيته علامة بارزة، وسمة واضحة في قومه المنغمسين في براثن الانحلال، والانحراف عن مسار البشريّة، وعن الفطرة السوية، الّتي فطر الله النّاس عليها، فقد كان قوم لوط غريبي الأطوار في أفكارهم، وتصرفّاتهم، حتى وصل جنوح الفكر عندهم إلى قلب المفاهيم والقِيم، فأصبح الطّهر في نظرهم جريمة يعاقب عليها قانون المنحرفين، وأصبح لوط في نظرهم غريباً عنهم، لا يستطيعون أن يستوعبوه بينهم، والسبب في ذلك أنّه طاهر.

30. كانت طهارة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ وآل بيته سبباً من أسباب النَّجاة من الهلاك والدَّمار والبوار في القوم المنحرفين، فالطّهارة صفة لازمة للأنبياء عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وكذلك للدعاة الربَّانيَّين من بعدهم.



77. أصبحت العلاقات الجنسيّة "الشّاذّة عن الفطرة"، تشكّل تحدّياً عظيماً للحياة الإنسانية، على وجه هذه الأرض، وإنها مؤذِنة بالخراب والدّمار، والانتقام الربّاني، بسبب هذه الأعمال الّتي زيّنها الشّيطان الرّجيم لبني الإنسان.

77. جاءت الشريعة الإسلامية الغراء، وغيرها من الشرائع السماويّة، تنظّم طريقة إشباع تلك الغريزة الجنسيّة في الإنسان، وطريقة التناسل بين الجنسين حفاظاً على مقصد حفظ النّسل، تلك القاعدة الكليّة، التي اتفقت الشرائع السماويّة على المحافظة عليها ضماناً لبقاء النّوع الإنساني، وحفاظاً على حقوقهم على مرّ العصور، ولذا جاء الشّارع الحكيم بالزّواج بين الذّكر والأنثى؛ إشباعاً لتلك الغريزة الجبليّة، والشهوة الطبيعيّة، بصورة تتوافق مع الفطرة السّليمة، والحضارة الإنسانيّة، وتُحقق مقاصد شرعية جليلة، وأهدافاً سامية.

17. إن المثليّة الجنسيّة هي مصطلح، وُضع للدلالة على العلاقة الجنسية بين فردين من نفس الجنس (ذكر - ذكر / أنثى - أنثى)، وقد وضعه العالِم السويسري (بنكرت) عام ١٨٦٩م، ثمّ انتشر المصطلح حتى أصبح يستعمل ضمن المصطلحات في العلوم الطبيعيّة والنّفسيّة، والاجتماعية والقانونية.

79. إنّ الدّعوة إلى ما يُسمى بالزّواج المثلي، وسنّ التشريعات والقوانين لحمايته يُعدّ جناية وتعدياً على إحدى الكليّات الخمس التي جاءت الشرائع السماويّة بالمحافظة عليها، ألا وهي كليّة حفظ النّسل. وكما أن الزّواج المثلي هو انحراف عن الفطرة الغريزيّة الّتي فطر الله سُبْحَانهُوَتَعَالَ النوع الإنساني عليها، فالزّواج المثلي يتضمّن السّبب الذي من أجله أهلك الله سُبْحَانهُوَتَعَالَ قوم لوط، فلا يُستبعد نزول نقمة الله سُبْحَانهُوَتَعَالَ، وعذابه على أيّ مجتمع أضحى الزواج المثلي مظهراً من مظاهره.



٧٠. إنّ ضغوط القوى العظمى في هذا العصر، تركّزت على العالم الإسلامي بصفة خاصّة لتشريع قوانين تُتيح الزّواج المثلي، وتُلغي النّظم الّتي تُحرّمه تحت مظلّة حقوق الإنسان، أو المواثيق الدوليّة الكاذبة الّتي تهدف إلى القضاء على الكيان الإنسانيّ عموماً، والكيان الإسلامي خصوصاً.

٧١. لقد مرّ الزواج المثلي بمراحل عديدة، فأوّل من عرف عنهم هذه الفاحشة الشّنيعة والجريمة النكراء هم قوم لوط عَيْدِالسَّلَمُ، كما بيّنت الآيات الكريمة فيما مضى، ودلّت الآيات على أنّهم كانوا يمارسون هذه الفاحشة علناً.

٧٢. تعد وثيقة بكّين عام ١٩٩٥ م، والتي كانت نتاجاً للمؤتمر العالمي للمرأة، نقطة للاعتراف فيه بالحق للمثلية، حيث تبنّت هذه الوثيقة مصطلح النّوع كبديل عن الجنس، وذلك بهدف رفض حقيقة أن الاختلاف بين الذّكر والأنثى هو من وضع الله عَنْ عَلَى وإنّما هو اختلاف ناتج عن التنشئة الاجتماعية والأُسريّة والبيئة التي يتحكم فيها الرّجل، ومن ثمّ الاعتراف بالمثليّة الجنسيّة كحقّ من الحقوق ليترتّب عليه الاعتراف بحقّ الزّواج المثلي، وحق الحصول على أطفال بالتبني، أو تأجير رحم.

٧٣. شرّع الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الزّواج، وحثّ عليه لمقاصد عظيمة، وحِكم جليلة، وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۖ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُلّ

٧٤. إن من مقاصد الزّواج في شريعة الإسلام: مقصد التّناسل وطلب الولد، ومقصد ومقصد المحافظة على الأنساب، ومقصد السّكن النّفسي والتّودّد، ومقصد تحقيق الفطرة الإنسانيّة وإشباعها بالزواج، ومقصد التّعارف بين الناس، وتقوية آصرة المودّة والمحبّة بينهم.



٧٥. يُعتبر مقصد التناسل وطلب الولد، المقصد الأصلي لشرع الزّواج، بل هو من ضروريّات المصالح الدينيّة والدنيويّة، حيث أدرجه بعض العلماء ضمن الضّروريات الخمس التي جاءت الشّرائع كلها للمحافظة عليها.

٧٦. ومن المقاصد الأصليّة التي شُرّع من أجلها الزواج في الشّريعة الإسلاميّة، المحافظة على الأنساب، والقرابة من أن تختلط بغيرها، أو يعتريها شك وريب.

٧٧. ممّا شُرّع الزواج في الشريعة الإسلاميّة لأجله قضاء الوَطَر، وإفراغ الشهوة في المحل الحلال، وهذا المقصد لا يختلف حوله أحد، وأقرّته الشّرائع السّماويّة، وإستساغته العقول، والطّباع السّليمة على حدّ سواء.

٧٨. إن من المقاصد العظيمة التي من أجلها شُرّع الزواج في الإسلام، تحقيق مقصد التعارف بين الناس، وتقوية آصرة المودّة والمحبّة بينهم، والتي ينتج منها التّعاون والتّناصر بين القبائل والأُسر والمجتمعات.

٧٩. أجمع فقهاء، وعلماء الإسلام على اختلاف مذاهبهم الفقهيّة على تحريم اللواط، واعتباره فاحشة نكراء، وجريمة شنعاء مخالفة للفطرة ومناقضة للطّبع، وذلك لتضافر نصوص الكتاب والسّنة على ذلك.

مرتكب هذه الفاحشة يُقتَل مطلقاً؛ الفاعل والمفعول به، أحصَنا أو لم يُحصِنا. مرتكب هذه الفاحشة يُقتَل مطلقاً؛ الفاعل والمفعول به، أحصَنا أو لم يُحصِنا. والقول الثاني: أنّه يُحدّ حدّ الزّنا، فيُرجم إن كان مُحصناً، ويُجلد ويُغرّب إن كان غير مُحصن. والقول الثالث: أنّه ليس عليه حدّ، وإنّما يُعزّر ويزجّ بالسجن حتى يموت أو يتوب، ورجح كثير من العلماء قديماً وحديثاً القول الأول، ورأوه هو الموافق للأدلة الشرعية الصحيحة. كما اتّفق أصحاب المذاهب الأربعة على أنّ عقوبة المساحقة تكون تعزيراً لا حدّاً.



٨١. إنَّ عمل قوم لوط له عواقب كبيرة، وأضرار جسيمة متنوَّعة ومتعدَّدة على مستوى الأفراد والمجتمعات والأمم، منها الديني والأخلاقي والاجتماعي والاقتصادي والنَّفسي والصَّحي، وتشمل أضراراً دينية، وخلقية، واجتماعية، واقتصادية، ونفسية، وصحية.

٨٢. من المفاسد والأضرار التي تحدث للحياة الاجتماعية في المجتمعات: زوال الخيرات والبركات، وحلول العقوبات والمثلات، وقلة الأمن، وشيوع الفوضي وانتشار الرّعب، وكثرة الاضطرابات. فضلاً عن حرمان الشّعوب والأمم والمجتمعات والأسر من السعادة الحقيقيّة، والقوّة، والعزة. وكذلك تفسّخ المجتمع وتحلّله، وانتشار الرّوح البهيميّة، والأخلاق السبعيّة. وتفكك الأسر، وتفرق البيوت، وتفكك المجتمع، وانفصام روابطه وانهيار القيم العليا والمعاني الأصيلة، والقضاء على روح الجِد والاجتهاد، ومن نتائجه انتشار الأوبئة والأمراض التي تفتك بالمجتمع، وعزوف الرّجال عن الزّواج، وفوضي اجتماعية لا مثيل لها.

٨٣. من أضرار اللواط الاقتصادية: إهدار التَّروة الماليَّة بحثاً عن الشَّهوة المحرَّمة، وما يُنفق من أموال لشراء المجلّات الهابطة، والأشرطة الماجنة التي تهيِّج الغرائز، وتُحرِّك الكوامن. وكذلك ما يُبذل من أموال لدراسة هذه الظاهرة، والبحث في سُبُل علاجها، وما يُنفق لعلاج المصابين بأمراض الشَّذوذ، بالإضافة إلى البطالة، وقلّة الأيدي العاملة.

٨٤. من جملة أضرار اللواط الأضرار النّفسيّة التي تصيب صاحبه جرّاء هذا العمل، ومنها: الخوف الشّديد، والوَحشة، والاضطراب، والخوف والقلق، وكذلك الإصابة بأمراض مستعصية، والرّغبة في العزلة، والانطواء.



٥٨. من جملة الأمراض التي ذكرها الأطباء المختصون لممارسة الشذوذ الجنسي: مرض الإيدز (طاعون العصر)، والرغبة عن النساء، وإلتهاب البروستات الحاد المزمن، وورم كابوسي ساركوما، وهو ورم خبيث ينتشر لدى الشاذين، ويُعتبر أحد العلامات الظاهرة لمرض الإيدز، وإلتهاب الكبد، وفيروس من نوع (B) المنتشر بين الشاذين، وسراطان الفم واللسان وسرطان الشرج.

٨٦. ذكر العلماء أسباباً كثيرة للوقوع في الفواحش والشذوذ الجنسي، وهناك من توسّع، والبعض الآخر اختصر، ومن أهم هذه الأسباب: ضعف الإيمان، التقصير في تربية الأبناء، الفراغ، الرفقة السيئة، تعاطي المخدرات، التبرج والاختلاط، تعسير الزواج، إطلاق النظر في الحرام، صحبة المردان والنظر إليهم، العشق، الشيطان، وسائل الإعلام.

٨٧. إنّ إهمال تربية الأبناء، والتقصير في حقوقهم التربويّة، نتج عنه كوارث في المجتمعات والشعوب، تحتاج لإعادة النظر والتفكير الجاد في إيجاد المناهج التربويّة المستمدّة من القرآن الكريم والسنّة النبويّة الشريفة، لإنقاذ الشباب من مخالب الشياطين ومؤسسات الإباحية، وأعداء الفضيلة والأخلاق الكريمة.

٨٨. من واجبنا، وضع خطط مدروسة لتعبئة أوقات الشباب، وربطهم بالقرآن الكريم؛ حفظاً وفهماً وعملاً، والمحافظة على الصلوات الخمس والنوافل، وحثّهم على الصيام، وتحبيبهم بالنوافل وتقديم نماذج ثباتيّة رائعة للاقتداء بها، مثل يوسف عَيْدِالسَّلام، وإسماعيل عَيْدِالسَّلام، وأصحاب الكهف، والشباب الذين كانوا حول الرسول صَاللَّهُ عَلَيْدِوسَدِّ، كسعد بن أبي وقاص، والزبير بن العوّام، وعلي بن أبي طالب، ومصعب بن عُمير، وغيرهم كثيرين؛ ليستفيدوا من سيرهم، ويرسموا لهم نماذج حيّة في عمارة الأرض بمنهج الله.



٨٩. المخدّرات سلاح فتّاك، استغلّه أتباع الشيطان، لتدمير المجتمعات والأخلاق والقيّم، ومن خلال هذه الآفة الخطيرة يصبح المدمن عليها عبداً للشّهوة المحرّمة، والنّزوة العابرة.

9. حاقت بالأمة الإسلاميّة في وقتنا الحاضر الأخطار من كلّ جانب، ومن بينها أمراض الشبهات في الاعتقادات والعبادات، وأخطار أمراض الشهوات في السّلوك والاجتماعات، ويزيد ذلك خطورة محاولات تعميقها في حياة المسلمين، في أخطر مخطط مسخّر لحرب الإسلام، وأخطر مؤامرة على الأمّة الإسلاميّة تبنّاها أتباع إبليس، من خلال المؤسّسات والمنظّمات، وأنظمة بعض الدّول، في نظريّة الخلط بين الحقّ والباطل والمعروف والمنكر، والصالح والطالح.

91. أعلنت شياطين الإنس والجن الحرب على الأخلاق الحميدة والعقة والسّتر، وحثَّت على استخدام نوادي العراة والمجلّات والروايات، والتقنية الحديثة للإفساد، وجعلها حرباً على الأخلاق والمثل العليا باسم الحرية، وهي في الحقيقة دعوة إلى حياة الغاب، والنّزوات الشهوانيّة، والدّمار في الدنيا، وسخط الله في الآخرة.

٩٢. ساهمت وسائل الإعلام التّابعة لدعاة الشّذوذ الجنسي في نشر فاحشة اللواط، واستخدموا وسائل الإعلام كمعاول هدم، وتخريب، وأدوات فساد وانحلال، لتمييع الأخلاق، والتدريب العلمي على ارتكاب الفواحش، ووظفوا الوسائل المتاحة لذلك، مثل الصحافة الهابطة، والكتب الجنسية، والإذاعة، والفضائيات، ووسائل التواصل الاجتماعي.



97. يهدف المكر اليهوديّ إلى إفساد شباب المسلمين وبني البشر وإغراقهم في الشهوات، حتّى تتمّ السيطرةُ عليهم، فقد قامت مخطّطات اليهود بتنفيذ تعاليم التّوراة المحرّفة والتلمود، التي تدعو لإفساد العالم بشتّى أنواع الوسائل وكافّة الطرق، فاستخدموا بذلك كل وسيلة يمكن أن تخطر على البال: فحاربوا الأديان، ونشروا الإلحاد، وتحدّثوا عن ثورة الجنس والحريّة الجنسيّة، وتمكّنوا من السيطرة على وسائل الإعلام ومراكز التوجيه، فعملوا على إشاعة الفاحشة، ونشر جميع الرّذائل، وفي مقدّمتها اللواط والزّنى.

98. أعظم سُبُل الوقاية والعلاج من الفواحش والكبائر والمعاصي والذّنوب، معرفة العقيدة الصّحيحة، والعبادة الرّشيدة، والأخلاق الحميدة، وتبدأ هذه المعرفة القائمة على العلم المُستمَد من كتابه العزيز، ومنهج الرسول المصطفى صَلَّاللَّهُ عَلَيُوسَامً، وتربيته العميقة التي تستهدف تزكية النّفوس بالطاعة، وتخلّصها من المعاصي.

90. حرص النبي صَالِّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم منذ بدء الدعوة الإسلامية، على أنْ يعرف النّاس التصوّر الصحيح عن ربّهم، وعن حقّه عليهم مدركاً: أنّ هذا التّصوّر سيورِّث التّصديق، واليقين عند من صَفَتْ نفوسهم، واستقامت فطرتهم. ولقد كان تركيز النبيّ صَالِّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم في هذا التّصوّر المستمد من القرآن الكريم قائماً على عدّة جوانب منها: أن الله تعالى منزّه عن النقصان، وموصوف بالكمالات، وأنه خالق كل شيء ومالكه، وأنه مصدر كل نعمة دقت أو عظمت، وأنّ علمه محيط بكلّ شيء، وأنه سبحانه يقيد على الإنسان أعماله بواسطة الملائكة، وأنه يبتلي عباده بأمور تعدُّ اختباراً وامتحاناً لهم؛ وأنه يوفق ويؤيد وينصر من لجأ إليه، ولاذ بحماه، وأن حقه على العباد أن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئاً.



97. إنّ التربية النبويّة الرشيدة للأفراد على التوحيد هي الأساس الذي قام عليه البناء الإسلامي، وهي المنهجيّة التي سار عليها الأنبياء والمرسلون من قبل، فكلّ رسول دعا قومه إلى إفراد الله بالعبادة، كنوح وصالح وهود وشُعيب وإبراهيم وموسى وعيسى (عليهم الصّلاة والسلام)، وبالجملة فالرّسل (عليهم الصلاة والسلام) كلّهم دعوا لتوحيد الألوهيّة، وهو إفراد الله تعالى بالعبادة، واجتناب الطاغوت، والأصنام.

90. ركّز القرآن الكريم على اليوم الآخر غاية التركيز، فقل أن توجد سورة مكيّة لم يذكر فيها بعض أحوال يوم القيامة، وأحوال المنعّمين، وأحوال المعذّبين، وكيفيّة حشر الناس ومحاسبتهم، حتّى لكأنّ الإنسان يرى يوم القيامة رأيَ العين؛ من البعث والحشر والحساب والجزاء والشفاعة والموازين... إلخ.

9۸. إهتمت التربية النبويّة بمفهوم القضاء والقدر، وأثره على الصّحابة، وتعريف الصّحابة بحقيقة الإنسان من خلال قصّة آدم عَلَيْوالسَّكُمُ في القرآن الكريم، وتكريم الله آدم وذرّيته عموماً، ومِن صور تكريمه: اختصّ الله الإنسان بأن خلقه بيديه، والصّورة الحسنة والقامة المعتدلة، ومنحه العقل والنّطق والتّمييز، وتكريم الله الإنسان بتفضيله على كثير من خلقه، وتكريم الله الإنسان بإرسال الرّسل إليه.

99. ربّى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أَصحابه على تزكية نفوسهم، وأرشدهم إلى الطريق المستقيم الذي يساعدهم على بلوغ هذا المطلب من خلال القرآن الكريم، ومن أهمها: التدبّر في كون الله، ومخلوقاته، وفي كتاب الله تعالى، حتّى يشعروا بعظمة الخالق، وحكمته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والتأمل في علم الله الشامل، وإحاطته بكل ما في الكون، بل ما في عالم الغيب والشهادة، وعبادة الله عَنَّهَ عَلَى.



بها رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع أصحابه، فالأخلاق الرفيعة جزء من العقيدة بها رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع أصحابه، فالأخلاق الرفيعة جزء من العقيدة الإسلامية. وإن العقيدة الصحيحة لا تكون بغير خلُق، وقد ربَّى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صحابته على مكارم الأخلاق، بأساليب متنوعة.

1.١٠ من أهم الأخلاق والقيم في وقاية وعلاج فاحشة قوم لوط: الصبر، والإخلاص، والتوبة النصوح، والزواج، وغض البصر، والعناية بتربية الأبناء، والدعاء، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ووجود سلطة رادعة لهذه الفاحشة من قبل الدولة، وعمل المؤسسات التعليمية على التوعية لخطر هذه الفاحشة، وتفعيل دور الشرطة والآداب، وتفعيل دور المؤسسات القضائية بتجريم هذه الفواحش، للقضاء عليها وقطع دابرها.

10.7. على الدول الإسلاميّة أن تشكّل جبهة مناهضة مع الشعوب والدول الرافضة لطمس الفطرة الإنسانيّة والقوانين المشرعنة للشذوذ الجنسيّ، وعدم التوقيع على القرارات الصادرة عن الأمم المتّحدة التي تنصّ على شرعنة الشذوذ الجنسيّ، أو إلغاء تجريم المثليّة، لمناقضتها الصريحة لتعاليم الشريعة الإسلاميّة والفطرة الإنسانيّة. وهذا العمل يعطي مجالاً واسعاً لتفعيل سنة التدافع بين الثقافات والحضارات، والخير والشرّ، والفطرة السليمة والمنحرفة، وثبوت الخير وذهاب الزبَد، والقرب من الله وشرعه، والابتعاد عن غضبه وسخطه.

1.٠٣. إنّ تكاتف جهود الأفراد من أبناء الأمة مع المجتمعات والدول، لهو كفيل بإضعاف هذه الفاحشة التي يعمل إبليس وأتباعه على نشرها بين الناس، وهذا الجهاد والعمل الصالح يؤدي في نهاية المطاف، لمغفرة ورحمة الله تعالى. قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِن تَجَتَنِبُولْ كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنَهُ شَيَّا تِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدُخَلًا كَرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١]، وقال سبحانه: ﴿وَإِنِي لَغَفَّالُ لِمَن تَابَ





### المصادر والمراجع

- ١. إبراهيم خليل الله، علي محمد الصّلابي، دار ابن كثير، ط٢، ٢٣ ٢م.
- ٢. إبراهيم عَلَيْوالسَّلامُ في أسفار اليهود عرض ونقد، فاطمة بنت خالد درمان، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة، ١٤٢١هـ.
- ٣. إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ ودعوته في القرآن الكريم، أحمد البراء الأميري، دار المنار، جدة، السعودية، ١٤٠٦هـ.
- ٤. أثر الذّنوب في هدم الأمم والشعوب، محمد محمود الصّواف، الشركة المتحدة للنشر والتوزيع، ط١، ٢٠٢هـ.
- ٥. الأحاديث الصحيحة من أخبار وقصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، إبراهيم محمد العلي، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٩٩٥م.
- ٦. أحكام القرآن، محمد بن عبد الله ابن العربي المالكي، دار الكتب العلمية،
  بير وت، لبنان، ط٣، ٢٤٢٤هـ.
- ٧. أخلاق الأنبياء عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ، د. محمّد بن عبد الله الدويش، دار الحضارة للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤٤١هـ.



- ٨. آدم عَلَيْهِ السَّكَمُ فلسفة وتقويم الإنسان وخلافته، البهي الخولي، مكتبة وهبة،
  ط١، ١٩٧٤م.
- ٩. أسباب هلاك الأمم السالفة كما وردت في القرآن الكريم، سعيد محمد بابا
  سيلا، دار ابن الجوزي، ط١، ٢٠٠٠م.
- · ١. إشراقات قرآنية، سلمان العودة، مؤسسة الإسلام اليوم للنشر، السعودية، ط١، ١٩٧٠م.
- ١١. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، دار
  الفكر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- 11. إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان، شمس الدين ابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد عزي شمس وآخرون، جدة، مجمع الفقه الإسلامي، ط١، ٢٣٢هـ.
  - ١٣. أنبياء الله، أحمد بهجت، دار الشروق، ط١، ١٩٠٥م.
- 1٤. أنوار التنزيل وأسرار التأويل (تفسير البيضاوي)، عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ.
- ١٥. أهميّة الجهاد في نشر الدّعوة، د. علي العلياني، دار الطيبة، ط١، ١٤٠٥هـ.
- 17. الآيات والحديث والآثار في نبيّ الله لوط، أشواق بنت صالح محمد حمصاني، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى الدراسات العليا كلية الدعوة وأصول الدين، ١٤٣٤-١٤٣٥هـ.



- ۱۷. أيسر التفاسير، أسعد محمود حومد، حقوق الطبع محفوظة للمؤلف، ط٤، ١٩ هـ ٢٠٠٩م.
- ١٨. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، أبو بكر الكاساني، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٩م.
- ١٩. بدائع الفوائد، ابن القيم الجوزية، تحقيق: علي محمد العمران، بيروت، دار الكتاب العربي.
  - ٢. بدائع الفوائد، ابن قيم الجوزية، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- ٢١. بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، فاضل صالح السامريّ، دار ابن كثير، ط٢، ١٤٣٧هـ.
- ۲۲. تاریخ الطبري، "تاریخ الرسل والملوك"، دار المعارف، مصر، ط۲، ۱۳۸۷هـ ۱۹۶۷م.
- ٢٣. تاريخ العرب القديم والبعثة النّبوية، د. صالح أحمد العلي، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ط١، ٢٠٠٨م.
- ٢٤. تأويل مختلف الحديث، ابن قتيبة الدِّينوري، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، ومؤسسة الإشراق، بيروت، ط٢، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- 70. التحفة المهدية شرح العقيدة التدمرية، المؤلف: فالح بن مهدي آل مهدي الدوسري، مطابع الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، السعودية، ط٣، 1٤١٣هـ.



77. التداول الحضاري في القرآن الكريم؛ دراسة في عوامل قيام الحضارات وانهيارها في القرآن الكريم، فرج علام، دار روابط للنشر وتقنية المعلومات، ط١،٢٠٦م.

۲۷. التدبر والبيان في تفسير القرآن بصحيح السنن، محمد بن عبد الرحمن المغراوي، مكتبة مشكاة الإسلامية، لبنان، ١٤٣٥هـ - ٢٠١٤م.

٢٨. تربية الأولاد في الإسلام، عبد الله ناصح علوان، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ط٣، ١٤٠١هـ.

٢٩. التشريع الجنائي في الإسلام مقارناً بالقانون الوضعي، عبد القادر عوده،دار الكاتب العربي، ط١، ٢٠١٣.

• ٣٠. تفسير أبي السعود "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم"، أبو السعود محمد العمادي الحنفي، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، دار المصحف ومكتبة ومطبعة عبد الرحمن محمد، القاهرة، ط١، ٢٠٠٨م.

٣١. تفسير البغوي "معالم التنزيل"، البغوي، تح: محمد عبد الله النمر، دار طيبة، الرياض، ط٣، ١٤١٦هـ.

٣٢. تفسير التحرير والتنوير "تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد"، محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.

٣٣. تفسير السعدي "تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان"، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار ابن الجوزي، الدمام، المملكة العربية السعودية، ط٤، ١٤٣٥هـ (١/ ٢٥٩).



- ٣٤. تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، دار أخبار اليوم، القاهرة، ط١، ١٣٠ م.
- ٣٥. تفسير الطبري "جامع البيان في تأويل القرآن"، محمد بن جرير الطبري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٢م.
- ٣٦. تفسير القرآن الثّري الجامع في الإعجاز البياني واللغوي والعلمي، د. محمّد الهلال، دار المعراج، ط١، ٢٠٢٢م.
- ٣٧. تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير)، أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (٧٧٤هـ)، بيروت، دار ابن حزم، ٢٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٣٨. التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم يونس الخطيب، دار الفكر العربي، القاهرة.
- ٣٩. التفسير الكبير، مفاتيح الغيب (تفسير الرازي)، فخر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط ٢، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٤. تفسير المنار (تفسير القرآن الحكيم)، محمد رشيد رضا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط١، ١٩٩٩م.
- ١٤. التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، وهبة مصطفى الزحيلي،
  دمشق، دار الفكر المعاصر، ط٢، ١٨ ١هـ ١٩٩٨م.
- ٤٢. التّفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، عبد الحميد بن محمود طهماز، دار القلم، ط١، ١٤٣٥هـ.
- 27. تفسير النابلسي "تدبر آيات الله في النفس والكون والحياة"، د. محمد راتب النابلسي، مؤسسة الفرسان، عمان، الأردن، ط١، ٤٣٨ هـ ٢٠١٧م.



- ٤٤. التفسير الوسيط للقرآن الكريم، محمد سيد طنطاوي، القاهرة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ١٩٩٧ ١٩٩٨م.
- 20. تفسير سورة الحجر "دراسة تحليلية موضوعية"، أحمد نوفل، جمعية المحافظة على القرآن الكريم، عمّان، الأردن، ط١، ١٤٤٠هـ ٢٠١٩م.
- 23. تفسير سورة هود "دراسة تحليلية موضوعية"، أحمد نوفل، جمعية المحافظة على القرآن الكريم، عمّان، الأردن، ط١، ١٤٣٩هـ ٢٠١٨م.
- ٤٧. تقديم لوط ابنتيه لقومه في التّوراة والقرآن دراسة مقارنة، عائض الدّوسرى، تكوين للدراسات والأبحاث، ١٤٤٣هـ.
- ٤٨. تهذيب مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية، دار البشير للثقافة والعلوم، مصر، ط١، ١٩٩٧م.
- 89. تهذیب مدراج السّالکین، عبد المنعم العزي، دار التوزیع والنشر الإسلامیة، ط۲، ۱٤۲٤هـ.
- ٥٠. التّوبة في ضوء القرآن الكريم، د. آمال بنت صالح، دار الأندلس الخضراء، ط١، ١٩٩٨م.
- ١٥٠ التيسير في أحاديث التفسير، محمد المكي الناصري، دار الغرب الإسلامي للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ط١، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - ٥٢. التّيسير في التّفسير، القشيري أبي نصر، دار اللباب، ط١، ٢٠٢٢.
- ٥٣. التيسير في التفسير، نجم الدين عمر بن محمد بن أحمد النسفي الحنفي (ت: ٥٣٥هـ)، تحقيق: ماهر أديب حبوش وآخرون، إستانبول، دار اللباب للدراسات وتحقيق التراث، ط١، ١٤٤٠هـ ٢٠١٩م.



- ٤٥. ثمانون شخصية مشهورة في القرآن الكريم، حنفي المحلاوي، دار النشر
  للجامعات، ٢٠١٣م.
- ٥٥. جامع الرسائل، ابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، دار المدني للطباعة والنشر، جدة، السعودية، ط٢، ٥٠٥ هـ، ط١، ١٩٨٤م.
- ٥٦. الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، أبو عبد الله محمد الأنصاري شمس الدين القرطبي (ت: ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، القاهرة، دار الكتب المصرية، ط٢، ١٩٦٤م.
- ٥٧. الجامع لشعب الإيمان، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: مختار أحمد الندوي وآخرون، مكتبة الرشد، ط١، ٢٠٠٣م.
- ٥٨. الجدول في إعراب القرآن وصرفه وبيانه، محمود الصّافي، انتشارات مدين، ط١،١١١هـ.
- ٥٩. الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ابن القيم، ابن القيم الجو زية، مكتبة ابن تيمية، ط١٤١٧هـ.
- ٠٦٠. جوانب الإصلاح في قصّة لوط في القرآن الكريم، د. عامر القيسي، د. على أسعد، المجلة الأردنية للدراسات الإسلامية، ط١، ٢٠١٧م.
- ٦١. الحاوي الكبير في الفقه الشّافعي، أبو الحسن الماوردي البصري، دار
  الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٦م.
- 77. الحق الواضح المبين في شرح توحيد الأنبياء والمرسلين من الكافية الشافية، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار ابن القيم للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط٢، ٧٠٧ هـ ١٩٨٧م.



- 77. الحوار في قصة الخليل عَلَيْهِ السَّرَمُ في القرآن، دروس وعبر، محمود سعد عبد الحميد شمس، رسالة ماجستير، كلية أصول الدين، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، ٢٠٠٨م.
  - ٦٤. الخشوع في الصّلاة، ابن رجب الحنبلي، دار الرسالة، ط١، ٢٠٠٦م.
- 70. الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، دار الفكر بيروت، ١٤٣١هـ.
  - ٦٦. دراسات قرآنية، محمّد قطب، دار الشروق، ط١، ٢٠٠٧م.
- ٦٧. الدَّروس المستفادة من العقوبات الإلهيَّة في القرآن الكريم قبل الرسالة المحمدية، عبد الهادي سعد هادي الشَّمراني، جامعة أم القرى، ط١٤٢١هـ.
- ٦٨. دعاء الأنبياء والرسل، محمد محمود أحمد وموسى الخطيب، مركز الكتاب للنشر، القاهرة، ط١، ١٩٩٩م.
- 79. دعوة الرسل إلى الله، محمد أحمد العدوي، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، ط١، ١٩٩٧م.
- ٧٠. الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم، محمد بن سيدي بن الحبيب، دار الوفاء للطباعة والنشر، جدة، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٠٦هـ ١٩٨٥م.
- ٧١. الدّعوة إلى الله في سورة النمل، عبد الرّب نوّاب، رسالة دكتوراة، الجامعة الإسلامية، المنصورة، السعودية، ٨٠٤ هـ.
- ٧٢. الدّيانات الوضعيّة المنقرضة، محمد العريبي، دار الفكر اللبناني، ١٩٩٥م.



- ٧٣. رسالة الأنبياء من شعيب إلى عيسى، عمر أحمد عمر، دار الحكمة للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٩٩٧م.
- ٧٤. الرّسل والرّسالات، عمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، لبنان. دار
  النفائس، الكويت، ط٤، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- ٧٥. روح البيان في تفسير القرآن، إسماعيل حقي بن مصطفى الخلوتي البروسوري، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٠م.
- ٧٦. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، تحقيق: على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.
- ٧٧. روضة الطالبين، الإمام أبي زكريا النووي، دار عالم الكتب، ط١، ١٤٢٣هـ.
- ٧٨. رؤية إسلاميّة لأحوال العالم المعاصر، محمّد قطب، مكتبة السنة، ط١، ١٩٩٨م.
- ٧٩. زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط ٢٨، ١٤١٥هـ.
- ٠٨. الزواج المثلي في ضوء مقاصد الشّريعة الإسلامية، إبراهيم بن تيجان جكيتي، مركز باحثات لدراسات المرأة، ط١، ٢٠١٦م.
- ٨١. سبل الهدى والرّشاد في سيرة خير العباد، الإمام محمّد بن يوسف الصالحي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة، ١٤١٨هـ.
- ٨٢. سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ١٩٩٥هـ ١٩٩٥م.



- ٨٣. السنّة، أبو بكر بن أبي عاصم الشيباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤٠٠هـ.
- ٨٤. سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد بن ماجه القزويني، دار إحياء الكتب العربية، ط١، ٢٠٠٦م.
- ٨٥. السّنن الاجتماعية في القرآن الكريم وعلمها في الأمم والدول، محمّد أمحزون، دار طيبة، ط١، ٢٠١١م.
- ٨٦. السنن الاجتماعية في القرآن الكريم وعملها في الأمم والدول، د. محمّد أمحزون، دار ابن كثير، ط١، ٢٠٢١.
- ٨٧. السّنن الإلهيّة في الخلق، عبد الحميد طهماز، الدار الشامية للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٨٨. سنن التّرمذي الجامع الكبير، أبو عيسى محمد الترمذي، ط١، ١٩٩٦م.
- ٨٩. سنن القرآن في قيام حضارات وسقوطها، محمّد هيشور، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط١، ١٩٩٦م.
- ٩. السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٣، ٤٢٤هـ.
- ٩١. سنن الله في الحضارة الإنسانيّة، أحمد سريرات، دار السلام، ط١، ٢٠١٣م.
- ٩٢. السيرة النبوية: عرض وقائع وتحليل أحداث؛ دروس وعِبر، علي الصلابي، دمشق، دار ابن كثير، ط٩، ٢٠١٩م.

- ٩٣. الشَّذوذ الجنسي في الفكر الغربي، د. نهى عدنان القاطرجي، دار الفكر الغربي، ط١، ١٧٠ ٢م.
- 94. شرح صحيح مسلم، الإمام النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٣٩٢هـ.
- ٩٥. شرح فتح القدير على الهداية، محمد بن عبد الواحد السواسي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٩م.
- 97. شرعة الله للأنبياء، محمد مصطفى الزحيلي، دار ابن كثير، دمشق، ط١، ٢٠١٨م.
- ۹۷. صحیح البخاري، محمد بن إسماعیل البخاري، دار ابن کثیر، دمشق، بیروت، ط ۶، ۲۰۰۲م.
- ۹۸. صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير، الألباني، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ط۳، ۱۶۰۸هـ ۱۹۸۸م.
- ۹۹. صحيح سنن أبي داود، الألباني، دار المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ط١، ١٤١٩هـ، ط١، ١٩٩٨م.
- ۱۰۰. صحيح سنن أبي داود، الألباني، دار المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ۱۰۱. صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط۲، ۱۹۷۲م.



- 1.۲. صفوة البيان لمعاني القرآن، محمد حسنين مخلوف، طبعة لجنة الاحتفالات بمقدم القرن الخامس عشر الهجري، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، أبو ظبى، الإمارات العربية المتحدة، ١٩٨١م.
- ١٠٣. صناعة الحوار "مقاربة تداولية جمالية لحوارات سيدنا إبراهيم عَلَيْوالسَّلَمُ في القرآن الكريم"، حمد عبد الله السيف، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠١٥م.
- ١٠٤. الطبقات، محمد بن سعد بن منيع الزهري، تحقيق: علي محمد عمر،
  مكتبة الخانجي للطباعة، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ٥٠١. عالم الجن في ضوء الكتاب والسنّة، عبد الكريم عبيدات، دار إشبيليا، ط٢، ١٤١٩هـ.
- ۱۰۶. عداوة الشّيطان للإنسان وعلاجها، عبد المنعم حواس، دار ابن الجوزى، ط۱، ۱٤۲٥هـ.
- ١٠٧. العراق في التّاريخ القديم، مجموعة من الباحثين، دار الجيل، بيروت.
- ۱۰۸. العصمة في الفكر الإسلامي، د. حسن حميد عبيد الغرباوي، طيبة الدمشقية للطباعة والنشر والتوزيع، ط۱، ۲۰۰۸م.
- ۱۰۹. العلاقات الجنسيّة غير الشّرعية وعقوبتها في الشريعة والقانون، د. عبد الملك بن عبد الرّحمن السّعدي، دار الأنبار-بغداد، ۱۹۸۹هـ.
- ۱۱۰. الغفلة، أسبابها أقسامها، مظاهرها، آثارها، علاجها، عبد الرّحمن عبد القادر المعلمي، دار الإيمان، الإسكندرية، مصر، ط۱، ۲۰۰٤م.



- ۱۱۱. الفاحشة عمل قوم لوط، محمّد إبراهيم الحمد، دار ابن خزيمة، ط۱، ۱۵۱هـ.
- ۱۱۲. فبهداهم اقتده "قراءة تأصيلية في سير وقصص الأنبياء"، عثمان محمد الخميس، دار إيلاف الدولية، الكويت، ط۱، ۱۲۳هـ ۲۰۱۰م.
- ۱۱۳. فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، ۱۶۰هـ.
- ١١٤. فتح البيان في مقاصد القرآن، صديق حسن خان، المكتبة العصرية، 1٤١٨.
- 110. الفتح الربّاني والفيض الرحماني، عبد القادر الجيلاني، تحقيق: الدكتور أحمد عبد الرحيم السايح والمستشار توفيق علي وهبة، المكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ط١، ٢٠١٤م.
  - ١١٦. فتح القدير، الشوكاني، دار ابن كثير، دمشق، ط١، ١٤١٤هـ.
- ۱۱۷. الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ابن تيمية، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، مكتبة دار البيان، دمشق، مكتبة المؤيد، الرياض، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ۱۱۸. الفساد الإداري وعلاجه في الشريعة الإسلامية دراسة مقارنة بالقانون الإداري، محمود محمد معابرة، دار الثقافة، عمان، ط۱، ۱۲۳۲هـ.
- 119. الفساد مفهومه أسبابه وسبل القضاء عليه: رؤية قرآنية، عبد الله الجيوسي، جامعة مؤتة، الأردن، ط١، ٢٠٠٥م.



- ١٢٠. الفصل في الملل والأهواء والنحل، الإمام ابن حزم الظاهري الأندلسي، مكتبة السلام العالمية، ١٣٤٨هـ.
- ١٢١. فقه أسماء الله الحسني، عبد الرّزّاق بن عبد المحسن البدر، دار التوحيد للنشر، الرياض، ط١، ١٤٢٩هـ.
  - ١٢٢. فقه الدّعوة، عبد الحليم محمود، دار الوفاء، ط١، ١٤١٠هـ.
- 1۲۳. فقه السّنن الإلهية، وفاء محمّد سعيد، رسالة جامعية، جامعة مكة المكرمة المفتوحة، ط١، ١٤٣٧هـ.
- ١٢٤. في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق للطباعة، القاهرة، ط ٣٢، ٢٠٠٣ م.
- ١٢٥. في قصصهم عبرة، علي حسن العبدلي، دار كلمات للنشر والتوزيع، ط١، ٢٠٢١م.
- 1۲٦. فيض القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي المناوي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط١، ١٣٥٦هـ.
- ۱۲۷. القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة للتوزيع والنشر، ط٨، ١٤٢٦هـ.
- ١٢٨. قصة إبراهيم في القرآن الكريم، إسحاق محمد حمدان البدارين، رسالة ماجستير، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، عمان، ط١، ١٩٩٢م.
- ۱۲۹. قصّة الحضارة، ول وايريل ديورانت، دار الجيل للطبع والنشر والتوزيع، ۲۰۱۳م.



- ۱۳۰. قصة بدء الخلق وخلق آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، علي محمد الصلابي، دمشق، دار ابن كثير، ط١، ٢٠٢١م.
- 1٣١. قصّة سيدنا لوط في القرآن الكريم: دراسة في التفسير الموضوعي، فتح الرّحمن عثمان محمد، رسالة جامعيّة، جامعة أم أدرمان الإسلاميّة، السودان، ٢٠١١م.
- ۱۳۲. قصة لوط بين القرآن الكيريم والتوراة، جهاد محمّد حماد، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، ط١، ٢٠٠٧م.
- ۱۳۳. قصة نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ، عمر إيمان أبو بكر، دار الفكر العربي، القاهرة، ط١، ١٤٣٨هـ.
- ۱۳٤. قصص القرآن الكريم، فضل حسن عباس، دار النفائس للنشر والتوزيع، عمّان، الأردن، ط ٣، ١٤٣٠هـ ٢٠١٠م.
- ۱۳۵. القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، صلاح الخالدي، دار القلم، دمشق الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٤١هـ ١٩٩٨م.
  - ١٣٦. الكبائر، شمس الدين الذهبي، مكتبة الفرقان، ط١، ١٢٠٢م.
- ١٣٧. كتاب النبوّات، ابن تيمية، تحقيق: عبد العزيز بن صالح الطويان، أضواء السلف، الرياض، السعودية، ط١، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠م.
- ١٣٨. الكشّاف عن حقائق التّنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، محمود بن عمر الزمخشري، دار المعرفة، ط٣، ١٤٣٠هـ.



- ۱۳۹. لسان العرب، ابن منظور، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ط۳، ١٤١٤هـ.
- ٠٤٠. اللّفتات المليحة للأمثال الصّريحة في القرآن، عبد الستار المرسومي، دار المعراج، ط١، ٢٠١٦م.
- 181. لوط وقومه على ضوء الكتاب والسّنة، ناصر أحمد نصّار، جامعة أم القرى مكّة المكرّمة كليّة الشريعة والدراسات الإسلاميّة قسم الدراسات العليا الشّرعيّة فرع الكتاب والسنّة، ١٤٠٥-١٤٠٠.
  - ١٤٢. المبسوط، ابن أبي سهل السرخسي، دار المعرفة، ط١، ٢٠٠٧م.
- ١٤٣. المثالب التي ذكرتها في التوراة للنبي لوط ورد القرآن عليها، عبد الرزّاق أحمد عبد الرزّاق، جامعة بغداد كلية التربية للبنات، ٢٠١٥م.
- ۱٤٤. مجموع الفتاوى، ابن تيمية، طبعة دار عالم الكتب، الرياض، ط١، ١٤١هـ.
- ۱٤٥. محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ط٢، ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- 187. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (تفسير ابن عطية)، ابن عطية الأندلسي، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ١٤٧. مدارك التنزيل وحقائق التأويل (تفسير النسفي)، عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي، دار الكلم الطيب، دمشق، ط١، ١٤١هـ ١٩٩٨م.
  - ١٤٨. مذاهب فكرية معاصرة، محمّد قطب، دار الشروق، ط٣، ١٤٠٨هـ.



- 1٤٩. المرأة في القصص القرآني، أحمد الشرقاوي، دار السلام للطباعة، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ١٥٠. مراتب الإجماع، ابن حزم الأندلسي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٣، ١٤٠٢هـ.
- ١٥١. المسائل العقدية في حوارات إبراهيم عَلَيْهِ السَّرَمُ في القرآن الكريم، تهاني إبراهيم عَلَيْهِ السَّرَمُ في القرآن الكريم، تهاني إبراهيم عبد الرحمن، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة النيلين، الخرطوم، السودان، ١٤٣٩هـ ٢٠١٨م.
- ۱۵۲. المستدرك على الصحيحين، الإمام أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۱۱هـ ۱۹۹۰م.
- ١٥٣. مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب أرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ٢٠٨م.
- ١٥٤. مصر والشّرق الأدنى القديم مصر من فجر التاريخ إلى قيام الدولة الحديثة، نجيب ميخائيل إبراهيم، المكتبة التاريخيّة، ط٤، ١٩٦٣م.
- ٥٥١. المصطلحات في القرآن الكريم المعاني والدلالات، محمّد أمحزون، دار ابن كثير، ط٢، ٢٠٢٣.
- ١٥٦. المصنف "مصنف عبد الرزّاق"، عبد الرزاق الصنعاني، دار التأصيل، ط١، ١٤٣٦هـ.
- ١٥٧. مع الأنبياء في الدعوة إلى الله، د. محمّد عبد القادر أبو فارس، جمعية المحافظة على القرآن الكريم، ط١، ٢٠١٥م.



- ۱۵۸. معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل الزجاج، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، بيروت، عالم الكتب، ط١، ٨٠٤ هـ ١٩٨٨م.
- ۱۵۹. معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي (ت: ٣٩٥. معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي (ت: ٣٩٥هـ)، دار الفكر، ١٩٧٩م.
- ١٦٠. المغني، الموفق بن قدامة، دار عالم الكتب للطباعة والنشر، ط٣، ٢٠١٧.
- 171. المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ١٦٢. مقارنة الأديان "اليهودية"، د. أحمد شلبي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط٩، ١٩٩٠م.
- 17٣. ملة أبيكم إبراهيم، عبد الستار كريم المرسومي، دار المعراج للنشر والتوزيع، دمشق، ط١، ٢٠٢١م.
- 17٤. من أنباء القرى، أحمد عبيد الكبيسي، تحقيق: فاطمة محمد شنون، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٧م.
- ١٦٥. من بلاغة النظم القرآني في سورة الصافات، د. شُومة محمد البلوي، دار الصميعي للنشر والتوزيع، ط١، ٢٠١٩م.
- 177. المنهاج القرآني في مواجهة الفساد المالي، محمد سلطان الخوار، ط١، ١٦٧.



- ١٦٧. منهج الإسلام في تزكية النّفس وأثره في الدعوة إلى الله، أنس كرزون، رسالة دكتورة، جامعة أم القرى، كلية أصول الدين، قسم العقيدة، ١٤١٥هـ.
- ١٦٨. منهج الرّسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في غرس الرّوح الجهاديّة، السيّد محمّد نوح، دار الوفاء، ط١، ١٩٩١م.
- ١٦٩. الموازنة بين ذوق السَّماع وذوق الصَّلاة والسماع، ابن القيَّم الجوزية، دار ابن حزم، ط١، ٢٠٠٤م.
- ٠ ١٧. الموافقات، إبراهيم بن موسى الشاطبي، دار ابن عفان، ط١، ٧٠٠م.
- ١٧١. موسوعة أطراف الحديث النبوي الشّريف، أبي هاجر محمّد بسيوني زغلول، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان.
- 1۷۲. الموسوعة الكويتية الفقهية، مجموعة من العلماء، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في الكويت.
- 1۷۳. موسوعة نساء الأنبياء (أمهات وزوجات وبنات الأنبياء من آدم إلى الرسول صَلَّاتِلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، إسماعيل حامد، مكتبة النافذة، الجيزة، مصر، ط١، ٢٠١١م.
- 1۷٤. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- 1۷٥. النّظم القرآني في سورة لوط، حمزة ماجد محمد، رسالة دكتوراه، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، الأردن، ٢٠١٣م.



- ۱۷٦. النّكت والعيون تفسير الماوردي، أبو الحسن الماوردي، دار الكتب العلميّة، ط١، ٢٠٠٨م.
- ۱۷۷. نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ والطوفان العظيم، د. علي محمد محمد الصَّلَّابي، دار ابن كثير، دمشق، ط۱، ۲۰۲۰م.
- ١٧٨. الهجرة في القرآن، أ. حزمي سامعون، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، ١٩٩٦م.
- ۱۷۹. الهمة في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية، عبد العزيز سالم الرويلي، دار الصميعي للنشر والتوزيع، ۲۰۱۵.
- ١٨٠. الوسطيّة في القرآن الكريم، علي محمد الصّلّابي، مكتبة اقرأ، ط١، ٢٠٠٨م.
- ۱۸۱. الوسيط في تفسير القرآن المجيد، الواحدي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، ۱٤۱٥هـ ۱۹۹۶م.
- ١٨٢. الوصف في القصة القرآنية، أرشد يوسف العباس، دار المعتز للنشر والتوزيع، عمّان، ط١، ٢٠١٦م.
- ١٨٣. وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ناصر الجليل، دار طيبة، الرياض، السعودية، ط٢، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ۱۸٤. ولله الأسماء الحسنى، عبد العزيز ناصر الجليل، دار طيبة، الرياض، ط٣، ١٨٤هـ ٢٠٠٩م.





# فهرس الموضوعات

| o          | الإهداء                                                              |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| V          | مقدمة المؤلف                                                         |
| ١٥         | تقديم الكتاب                                                         |
| ۲۱         | مقدمة الكتاب                                                         |
| ۲٥         | الذكورة والأنوثة طبيعة وطبا وصناعة للمعايير                          |
| ۲۷         | جهود الأمم المتحدة في مسخ العالم                                     |
| ۲۹         | تغيير الجنس أحكام وآثار                                              |
|            | المبحث الأول: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ اسمه، ونسبه، ومو              |
| ٣٣         | أولاً: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ: اسمه، ونسبه                          |
| ξ+         | ثانيًا: مولد لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ، وعصره، وفترة هجرته             |
| نَكُمُّ    | ثالثًا: هجرة لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ مع عمِّه إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّ |
| لمرسلينالم | المبحث الثاني: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في موكب النبيِّين وا          |
| ٥٤         | أولاً: النبي والرسول والنبوة والرسالة:                               |

| ياً: الحكمة من بعث الرّسل:٧٥                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ثـًا: خصائص الأنبياء والمرسلين:                                                                  |
| بعًا: دين الأنبياء والمرسلين (عليهم الصلاة والسلام) واحد، ودعوتهم واحدة: ٧٨                      |
| امساً: دعوة لوط عَلَيْهِ السَّلامُ إلى توحيد الله، وإفراده بالعبادة، ونَهيه عن المنكرات: ٨٥      |
| سبحث الثالث: قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة هود والحِجْر والعنكبوت والذاريات ٨٩             |
| لاً: تداخل قصة لوط مع إبراهيم عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ في سورة هود:                                 |
| ياً: قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الحِجر، وارتباطها بقصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ١٤٨  |
| شًا: قصة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة العنكبوت، وعلاقتها بقصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ ١٨٤ |
| بعًا: قصة لوط مع إبراهيم عَلَيْهِمَا السَّلامُ في سورة الذاريات:                                 |
| مبحث الرابع: قصة لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ في سورة الأعراف والأنبياء والشعراء والنمل               |
|                                                                                                  |
| لصافات والقمر                                                                                    |
| لصافات والقمر                                                                                    |
|                                                                                                  |
| لاً: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الأعراف                                                     |
| لاً: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الأعراف                                                     |
| لاً: لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة الأعراف                                                     |

| ۲۸۸   | سابعًا: امرأة لوط عَلَيْهِٱلسَّلَامُ في سورة التَّحريم:               |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 791   | ثامناً: إشارات للاعتبار من قصّة لوط عَلَيْهِاًلسَّلَامُ في سور أخرى:  |
| ٣٠١   | المبحث الخامس: أسباب هلاك قوم لوط، وأسباب نجاته عَلَيْهِ السَّكَامُ . |
| ٣٠١   | أولاً: أسباب هلاك قوم لوط                                             |
| ۳۱۳   | ثانيًا: أسباب نجاة لوط عَلَيْهِ السَّلَامُ وأهله وأهمّ صفاته:         |
| ٣١٩ 4 | المبحث السادس: الشَّذوذ الجنسي في العصر الحديث؛ أسبابه وعلاج          |
| ٣٢١   | أولاً: الزّواج المثلي، والقوانين الشّيطانيّة:                         |
| ٣٤٤   | ثانياً: الأضرار المترتّبة على حياة الإنسان من الشّذوذ الجنسي:         |
| ٣٥٥   | ثالثًا: أسباب الوقوع في الفواحش والشذوذ الجنسي:                       |
| ٣٧٢   | رابعاً: شُبُل الوقاية والعلاج من فاحشة قوم لوط:                       |
| ٤١١   | الخلاصة والنتائج                                                      |
| £٣V   | المصادر والمراجع                                                      |
| £0V   | فهرس الموضوعات                                                        |







## السيرة الذاتية للمؤلف



# د.علي محتمد محتمد الصّلَابي مفكر ومؤرخ وفقيه

- ولد في مدينة بنغازي بليبيا عام ١٣٨٣ هـ ١٩٦٣ م.
- نال درجة الإجازة العالمية (الليسانس) من كلية الدعوة وأصول الدين من جامعة المدينة المنورة عام ١٩٩٣م، وبالترتيب الأول.
- حصل على درجة الماجستير من كلية أصول الدين في جامعة أم درمان الإسلامية عام ١٩٩٦م.
- نال درجة الدكتوراه في الدراسات الإسلامية بأطروحته فقه التمكين في القرآن الكريم من جامعة أم درمان الإسلامية بالسودان عام ١٩٩٩م.
- اشتهر بمؤلفاته واهتماماته في علوم القرآن الكريم، والفقه، والتاريخ، والفكر الإسلامي.
  - زادت مؤلفات الدكتور الصلابي على الثمانين مؤلفًا.





#### كتب صدرت للمؤلف

- ١. السيرة النبوية: عرض وقائع وتحليل أحداث.
- ٢. سيرة الخليفة الأول أبو بكر الصديق رَضَوْلِيَّهُ عَنْهُ: شخصيته وعصره.
- ٣. سيرة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ: شخصيته وعصره.
  - ٤. سيرة أمير المؤمنين عثمان بن عفان رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ: شخصيته وعصره.
- ٥. سيرة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رَضَاًلِنَّهُ عَنْهُ: شخصيته وعصره.
- ٦. سيرة أمير المؤمنين الحسن بن على بن أبي طالب: شخصيته وعصره.
  - ٧. الدولة العثمانية: عوامل النهوض والسقوط.
    - ٨. فقه النصر والتمكين في القران الكريم.
      - ٩. تاريخ الحركة السنوسية في إفريقيا.
  - ١٠. تاريخ دولتي المرابطين والموحدين في الشمال الإفريقي.
    - ١١. عقيدة المسلمين في صفات رب العالمين.
      - ١٢. الوسطية في القران الكريم.
    - ١٣. الدولة الأموية، عوامل الازدهار وتداعيات الانهيار.
      - ١٤. معاوية بن أبي سفيان، شخصيته وعصره.



- ١٥. عمر بن عبد العزيز، شخصيته وعصره.
  - ١٦. خلافة عبد الله بن الزبير.
    - ١٧. عصر الدولة الزنكية.
      - ١٨. عماد الدين زنكي.
        - ١٩. نور الدين زنكي.
        - ٠٢. دولة السلاحقة.
- ٢١. الإمام الغزالي وجهوده في الإصلاح والتجديد.
  - ٢٢. الشيخ عبد القادر الجيلاني.
    - ٢٣. الشيخ عمر المختار.
  - ٢٤. عبد الملك بن مروان وبنوه.
- ٢٥. فكر الخوارج والشيعة في ميزان أهل السنة والجماعة.
  - ٢٦. حقيقة الخلاف بين الصحابة.
    - ٧٧. وسطية القران في العقائد.
      - ۲۸. فتنة مقتل عثمان.
    - ٢٩. السلطان عبد الحميد الثاني.
      - ٠٣٠. دولة المرابطين.
      - ٣١. دولة الموحدين.
- ٣٢. عصر الدولتين الأموية والعباسية وظهور فكر الخوارج.

- ٣٣. الدولة الفاطمية.
- ٣٤. حركة الفتح الإسلامي في الشمال الأفريقي.
- ٣٥. صلاح الدين الأيوبي وجهوده في القضاء على الدولة الفاطمية وتحرير البيت المقدس.
- ٣٦. استراتيجية شاملة لمناصرة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، دروس مستفادة من الحروب الصليبية.
  - ٣٧. الشيخ عز الدين بن عبد السلام سلطان العلماء.
- ٣٨. الحملات الصليبية (الرابعة والخامسة والسادسة والسابعة) والأيوبيون بعد صلاح الدين.
  - ٣٩. المشروع المغولي: عوامل الانتشار وتداعيات الانكسار.
  - ٤. سيف الدين قطز ومعركة عين جالوت في عهد المماليك.
    - ٤١. الإيمان بالله جَلَّجَلَالُهُ.
    - ٤٢. الإيمان باليوم الآخر.
      - ٤٣. الإيمان بالقدر.
    - ٤٤. الإيمان بالرسل والرسالات.
      - ٥٤. الإيمان بالملائكة.
    - ٤٦. الإيمان بالقرآن والكتب السماوية.
      - ٤٧. السلطان محمد الفاتح.



- ٤٨. المعجزة الخالدة.
- ٩٤. الدولة الحديثة المسلمة: دعائمها و و ظائفها.
  - ٥. البرلمان في الدولة الحديثة المسلمة.
    - ٥٠. التداول على السلطة التنفيذية.
      - ٥٢. الشورى فريضة إسلامية.
- ٥٣. الحريات من القرآن الكريم: حرية التفكير وحرية التعبير، والاعتقاد والحريات الشخصية.
  - ٥٥. العدالة والمصالحة الوطنية: ضرورة دينية وإنسانية.
    - ٥٥. المواطنة والوطن في الدولة الحديثة.
      - ٥٦. العدل في التصور الإسلامي.
    - ٥٧. كفاح الشعب الجزائري ضد الاحتلال الفرنسي.
      - ٥٨. الأمير عبد القادر الجزائري.
- ٥٩. كفاح الشعب الجزائري ضد الاحتلال الفرنسي، سيرة الزعيم عبد الحميد بن باديس، الجزء الثاني.
  - ٠٦. سُنة الله في الأخذ بالأسباب.
- ٦١. كفاح الشعب الجزائري ضد الاحتلال الفرنسي، وسيرة الإمام محمد البشير الإبراهيمي.
  - ٦٢. أعلام التصوف السني: "ثمانية أجزاء".

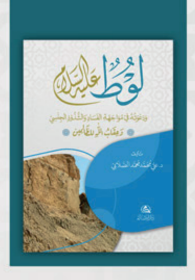


- ٦٣. المشروع الوطني للسلام والمصالحة.
- 37. الجمهورية الطرابلسية (١٩١٨ ١٩٢٢) أول جمهورية في تاريخ المسلمين المعاصر.
  - ٦٥. الإباضية: مدرسة إسلامية بعيدة عن الخوارج.
  - ٦٦. المسيح عيسى ابن مريم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: الحقيقة الكاملة.
    - ٦٧. قصة بدء الخلق وخلق آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ.
  - ٦٨. نوح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ والطوفان العظيم.. ميلاد الحضارة الإنسانية الثانية.
- ٦٩. إبراهيمُ خليل الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: "داعية التوحيد ودين الإسلام والأسوة الحسنة".
  - ٠٧. موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ كليم الله.
  - ٧١. موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ والخضر.
  - ٧٢. موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ في سورة طه.
  - ٧٣. موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ في سورة القصص.
  - ٧٤. موسى عَلَيْهِ أَلسَّلَامُ في سورة الشعراء.
  - ٧٥. مؤمن آل فرعون في القرآن الكريم.
  - ٧٦. لا إله إلا الله (أدلة وجود الله وأول المخلوقات)
  - ٧٧. سقوط الدولة العثمانية (الأسباب التداعيات).
  - ٧٨. سقوط الدولة الأموية (الأسباب التداعيات).
  - ٧٩. مختصر نشأة الحضارة الإنسانية وقادتها العِظام.



- ٠٨. النبي الوزير يوسف الصديق عَلَيْهِ السَّلَامُ من الابتلاء إلى التمكين.
  - ٨١. ذكريات لا تنسى.
- ٨٢. "الأنبياء الملوك"؛ داوود وسليمان عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ، وهيكل سليمان المزعوم.
  - ٨٣. تجديد بناء المسجد الأقصى في عهد سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ.
- ٨٤. لوط عَلَيْهِ السَّلَمُ ودعوته في مواجهة الفساد والشذوذ الجنسي وعقاب الله
  للظالمين.
  - ٨٥. نبي الله هود عَلَيْوَالسَّكَمُ وأسباب زوال حضارة قوم عاد.
    - ٨٦. نبي الله صالح عَلَيْءِ السَّلَامُ وأسباب هلاك قوم ثمود.





### هذا الكتاب

إن القرآن الكريم هو سجل شامل لجميع مظاهر الصلاح والاصلاح، وللنماذج الرائدة في تحقيق الخيرات، والرائعة في تحقيق الحضارات، وديوان كامل لقصص الفُساد، والطغاة، والعدوان وعواقبها الوخيمة، وآثارها المدمرة على الحضارة والبشرية، فهو حقاً تبيان لكل شيء، وشفاء ونور وهداية.

وأن منهج القرآن معجز حقاً حيث يعالج بعض القضايا من خلال الأوامر والنواهي المباشرة، وقد يعالج بعضاً آخر من خلال القصص التي تستفاد منها الأحكام والسنن، والعبر والعظات. وإذا كان الموضوع مهماً أو في غاية الأهمية يجمع بين الأسلوبين، أسلوب الأوامر والنواهي المباشرة، وأسلوب القصص الدالة على هلاك من ارتكب تلك المنهيات، ونجاة من التزم بأوامر الله تعالى وابتعد عن تلك المهلكات، وهذا ما نراه في قصة لوط عليه السلام، حيث إن الموضوع الله تعلق بالأسرة والفطرة السلامة، وبقاء النوع الانساني، ولذلك أولى له القرآن الكريم العناية القصوى، حيث لا تجد موضوعاً في عالم المعاملات مثل موضوع الأسرة، فصل فيه القرآن الكريم، وبين جميع الجوانب المتعلقة به سلباً وإيجاباً، نهياً وأمراً..

dr.sallabi

alsallabi

alsallabi1

أ.د. علي محيي الدين القره داغي رئيس الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين

